**В.С. Немцев**

***Любящий***

***Спаситель грядет***

*20 проповедей о Пришествии Христа*

**Минск**

**«Церковь Пробуждение»**

**2019**

**Аннотация**

В сборнике проповедей отражены будущие события для Церкви, Пришествие Христа во славе, а также указаны пути приобретения необходимых качеств характера для достижения с Божьей помощью блаженного вечного Царства.

**Видеть себя глазами Бога**

Отк.2:1-7: «**Ангелу Ефесской церкви напиши: так говорит Держащий семь звезд в деснице Своей, Ходящий посреди семи золотых светильников: знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить развратных, и испытал тех, которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы; ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал. Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак, вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься. Впрочем, то в тебе хорошо, что ты ненавидишь дела николаитов, которые и Я ненавижу. Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающему дам вкушать от древа жизни, которое посреди рая Божия**»

 Дорогие братья и сестры! Давайте представим себе ситуацию, что Господь сегодня прислал бы Свое послание нашей поместной церкви, а будет еще более яснее — прислал Свое послание каждому из нас перед участием в Вечере Господней, к которой мы готовимся, чтобы «испытать себя»: «**Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей. Ибо, кто ест и пьет недостойно, тот ест и пьет осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем**» (1Кор.11:28,29). Каким бы было его содержание? Мы привыкли назидать себя и других теоретически, т.е. таким назиданием, при котором мы понимаем, принимаем Слово Божье и соглашаемся с ним, но не воплощаем это в своей жизни. Мы привыкли испытывать себя по человеческим меркам, по которым каждый из нас считает себя не хуже другого, «среднего» христианина. Мы привыкли считать духовным возрастанием только чтение Слова Божьего (часто без глубокого анализа), только молитву (часто не от всего сердца) и только действие по определенному списку дел, которые мы должны совершать как христиане (труд в воскресной школе, пение в хоре, проповедь, благотворительность и т.д.), не обращая внимание на мотивы служения. К сожалению, мы часто преступно игнорируем самое важное в нашем хождении перед Господом, то, что действительно надо испытывать — состояние нашего сердца. Господь предупреждает нас: «**Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено; кто узнает его? Я, Господь, проникаю сердце и испытываю внутренности, чтобы воздать каждому по пути его и по плодам дел его**» (Иер.17:9,10). Он направляет наши взоры на самое главное, чтобы мы не упустили сущность веры: «**Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всей душою твоей и всем разумением твоим: сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя**» (Мф.22:37-39).

 Мы всегда смотрим на себя и оцениваем себя совсем не так, как это делает Господь. Если бы мы получили сегодня послание от Бога, то, скорее всего, прочли бы следующее: «*Знаю твои дела. Ты исправно посещаешь церковь, несешь служение, читаешь Библию, молишься, выполняешь необходимые дела, трудишься в своей семье и горячо заботишься о ней, не принимаешь ложных учений и правильно наставлен в этом, имеешь одежду, как прилично святым, по мере сил помогаешь ближним. Ты часто переносишь несправедливость от неверующих и даже от своих братьев и сестер, ты посещаешь здравую церковь, которая малочисленна, возможно, потому, что здравая. Ты ненавидишь дела либералов и отступников, много переносишь и устаешь, но имеешь терпение трудиться дальше*…». Я думаю, что нам было бы очень приятно получить такое начало послания. Похожее послание получила от Господа Ефесская церковь почти 1900 лет тому назад. Это была очень сильная, здравая церковь, пребывающая в трудах и молитвах, в борьбе с ересями (николаиты), гонимая от внешних (от властей) и терпящая от внутренних (от лжеапостолов). В этой церкви трудились выдающиеся личности: Апостол Иоанн, Апостол Павел, Тимофей, Акила и Прискилла, Аполлос, здесь жила Мать Господа Мария. Церковь не имела недостатка в духовном наставлении от таких мужей Божьих и светил Церкви Христовой. Она стояла твердо в учении, имела способность различать истинное от ложного. Церковь трудится и не изнемогает, вершит большие дела; имеет большое терпение; борется с грехом и не может сносить развратных, которых в городе Ефесе с языческими корнями и греховными традициями было предостаточно. И Господь хвалит ее за это: «**Знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить развратных, и испытал тех, которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы; ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал…то в тебе хорошо, что ты ненавидишь дела Николаитов, которые и Я ненавижу**». В Церкви есть вера, есть труд, есть борьба с лжеучениями, есть терпение, есть сила и отсутствие усталости, есть истина, она трудится много для имени Господа. Что может быть лучше такого состояния церкви?! Но Господь, Который представлен церкви как «**Держащий семь звезд в деснице Своей, Ходящий посреди семи золотых светильников**», т.е. как Тот, Кто держит все церкви и всех служителей в своей руке, говорит для церкви что-то неожиданное: «**Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак, вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься**».

 Господь видит нас не так, как видим себя мы. Он не изменяет Своих эталонов из-за того, что изменяется время и нарастает грех. Он всегда и во веки Тот же, и мы будем давать Ему отчет по меркам Его Святости и любви. Господь, скорее всего, сегодня так продолжил бы Свое послание к нам: «*Но имею против тебя то, что сегодня ты подвержен большой суете и часто забываешь обо Мне, читаешь Библию, молишься и поклоняешься в церкви, но не относишься к этому как к великому событию всякий раз. Ты часто принимаешь блага от Меня как должное, но мало ценишь и мало благодаришь от всего сердца за все, что имеешь, и не считаешь, что во Мне ты имеешь все, что превосходит ценности этого мира. Ты много делаешь дел по списку, любишь труд и саму жизнь в церкви более, чем Меня, совершая служение по обязанностям, а не по горению сердца. Ты знаешь, что Я есть, что Я управляю всеми событиями и обстоятельствами, управляю также и тобой, и твоей судьбой, твоими падениями и успехами, но ты при этом не всегда отдаешь Мне первое место в своей жизни и не всегда полагаешься на Мою совершенную волю и на Мое вечное Слово, а больше уповаешь на свою мудрость и свой опыт. Ты знаешь, что мир идет в погибель, но мало свидетельствуешь о спасении своим близким, друзьям по работе, боясь их огорчить. Ты признаешься Мне в своей любви, но на самом деле боишься, не желая, чтобы Я пришел на землю сегодня, сейчас, как можно скорее, потому что твое сердце еще имеет ложный страх, а боящийся несовершенен в любви. Ты жертвуешь в церковь финансы, но почти не способен отдать две последние лепты, как бедная вдова. Ты иногда судишь других и их поступки, но мало судишь себя, мало исповедуешься, не всегда имеешь страх Божий и поэтому стоишь на месте, не борешься с недостатками и не приближаешься ко Мне. Ты знаешь, что Я имею долготерпение, но ты также знаешь, что не всегда будет так, как сегодня. Все то, что перечислено, Я отношу к великой потере — оставлению первой любви. Ты незаметно оставил ее. Нельзя сказать, что ты не имеешь любви вообще, но ты оставил самое важное — первую любовь. Ты оставил первое и искреннее горение ко Мне; неформальную благодарность Мне; оставил такое отношение к братьям и сестрам, которое создает в церкви атмосферу тепла и доверия, подвигает церковь к совершенству; ты оставил жажду встречи и общения с братьями и не стремишься ко Мне и не желаешь бежать на общение в церковь так, как лань желает к потокам воды. Ты оставил живое свидетельство и дерзновение говорить обо Мне и о Моем спасении для людей; оставил радость в труде и вдохновение, в то время как раньше ты никогда не смотрел на других, а только желал более потрудиться для славы Божьей, не считаясь с потерями. Ты оставил радость скорейшего ожидания встречи со Мной при Пришествии и радость полного вручения своей судьбы в Мои руки. Все это относится к* ***оставлению первой любви****. Потеряв первую любовь, есть опасность потерять любовь вообще, потому что первая любовь есть сердце и дыхание любви, ее движущая сила. Но ты знаешь, что говорит Слово Божье: ”Если ты говоришь языками человеческими и ангельскими, а любви не имеешь, то ты - медь звенящая или кимвал звучащий. Если имеешь дар пророчества, и знаешь все тайны, и имеешь всякое познание и всю веру, так что можешь и горы переставлять, а не имеешь любви, - то ты ничто. И если ты раздашь все имение твое и отдашь тело свое на сожжение, а любви не имеешь, нет тебе в том никакой пользы”. Но Я, твой Господь, всегда люблю тебя и поэтому повелеваю для твоего блага*: «**Вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешьс**я».

 Страшно получить такой конец в послании, но еще страшнее иметь такую оценку при встрече с Господом, когда уже ничего нельзя изменить. Если такой сильной церкви, как Ефесская, Бог так строго говорит в Своем непреложном Слове: «**Покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься**», то каждого из нас это послание должно приводить в страх и трепет, ведь все и даже более того, что сказано в импровизированном послании к нам, относится к каждому. «**Сдвину светильник твой с места»**. Это значит, что Господь отринет от Себя. Если мы не вернемся к первой любви, то мы не побеждающие, а проигравшие в духовной битве, а проигравшие и не исправившиеся, будут проигрывать и дальше, удаляясь от Господа, будут терять Его благословения, превращаясь в безжизненную церковь и в христиан без Духа Божьего, а таковые Царства не наследуют.

 Почему такая строгая оценка? Может, Бог имеет в виду что-то иное? Нет. Все именно так, как Он говорит. Оставить любовь фактически означает пренебречь первой и второй основными заповедями о любви к Богу и к ближним. На этих заповедях, как на фундаменте, держится и направляется вся наша христианская жизнь. Эти заповеди, как стержень, скрепляют все остальные добродетели и открывают Божий источник для питания веры живительной силой. Если рушится фундамент, если рушится стержень, то полностью рушится и все наше христианство, потому что без любви оно не имеет никакой цены, без любви мы — ничто. Поэтому Господь говорит Ефесской церкви: «Ты хорошо трудишься, ты борешься за истину, ты не изнемогаешь, ты стоишь в истине, но без любви это не имеет никакой ценности для вечности». Это так. Если мы не имеем любви, то мы не имеем долготерпения и милосердия, мы не будем прощать братьев, не будем радоваться их успеху, а будем завидовать и превозноситься друг перед другом. Без любви мы не будем иметь силы быть снисходительными, все покрыть, все переносить. Без любви мы будем съедать и угрызать друг друга. Только на первый взгляд недостаток Ефесской церкви кажется незначительным, но на самом деле он такой значительный, что без исправления Бог сдвинет светильник этой церкви с подобающего места.

 Можно смело утверждать, что ни одна церковь и ни один христианин не смогут устоять в истине без любви, не смогут выжить не только в период скорби, но и в обычное время. Можно также сказать, что без любви между братьями и сестрами поместная церковь обречена на вымирание, потому что в нее не пойдут новые люди. Наш Господь говорит: «**Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**» (Ин.13:34,35). Мы можем правильно и красиво проповедовать, говорить здравые библейские мысли, но если пришедшие к нам неверующие люди не увидят в нашей церкви проявления искренней любви друг к другу, если они не испытают теплоты атмосферы братолюбия, то они не увидят в нас ничего особенного. Сперджен говорил: “*Ни одну проповедь мир не слушает так хорошо, как истинное проявление любви Христа; и когда Бог восстановит в Своей Церкви настоящую, сердечную и искреннюю любовь…тогда Евангелие будет производить большее впечатление на мир чем сейчас*”. Во времена раннего христианства язычники часто в изумлении восклицали: «Посмотрите, как эти христиане любят друг друга, и как они готовы друг за друга умереть». Мы можем проповедовать, пока не надорвём себе горло. Мы можем благовествовать до тех пор, пока у нас не протрётся обувь. Но если погибшие, придя в нашу поместную церковь, не увидят христианской любви и единства, то они не познают, что Евангелие — истина. Они не узнают, что Христос возлюбил их. Неверующие люди сначала не могут видеть Бога, они видят людей, видят христиан. Если христиане имеют первую любовь, если они любят друг друга, как Христос возлюбил их, тогда неверующие могут увидеть в них свет Христа и сказать: «Эти люди — действительно верующие в Бога, иначе в этих людях не было бы столько любви». Наличие первой, горячей любви в церкви являет альтернативное греховному миру любящее церковное сообщество и способствует спасению людей. Люди устали сегодня от грубости, от зла, насилия, гордости, их души ищут любви, снисхождения, тишины в этом мире. Никто и нигде, кроме христиан с первой любовью и кроме истинной церкви, не может что-то предложить это уставшим душам. Это должны принести в церковь мы с вами. Атмосфера любви в церкви способствует приходу в церковь новых людей более, чем евангелизационный талант отдельных личностей, потому что Бог присоединяет спасаемых к церкви, а присоединять можно только к здоровому, а не к больному. Наличие первой любви создает также добрую атмосферу для духовного роста верующих, потому что в атмосфере подозрительности, зависти, клеветы, недоброжелательности и слухов не может вырасти что-то совершенное и угодное Богу. Без любви не может выжить ни одна церковь и ни один христианин. Поэтому нам так важно испытывать себя на наличие любви и честно смотреть в свое сердце.

 Бог смотрит на нас не так, как смотрим мы на себя и друг на друга. Бог смотрит в сердце, Он проницает наш дух и все глубины, Он видит наши намерения и цели, Он видит меру имеющейся любви в нас. Дорогие братья и сестры! Мы настолько принадлежим Христу, насколько способны проявлять любовь к Богу и к ближним, любовь искреннюю, святую, жертвенную. Поэтому так важно во всей нашей жизни отдавать приоритет любви над всем остальным, жить первой любовью, любить Бога больше, чем все блага от Него, желать Его скорейшего Пришествия, перейти от служения Господу по привычке к горению от всего сердца, жаждать живого общения с Ним и друг с другом, считая это высшей ценностью, оставлять эгоизм и греховные привычки, подражать Господу, постоянно совершенствоваться и приближаться к Нему, не привязываясь к этому миру и к земным ценностям.

 Мы видим на примере Ефесской церкви, что даже кипучая деятельность (не говоря уже о духовной лени) и борьба за чистоту учения (не говоря уже об отступлениях от истин Писания) без любви не имеют должной ценности, но должны закончиться покаянием и исправлением. Если поставить на чашу Божьих весов многие дела, труд без изнеможения, терпение, дар различения духов, борьбу с лжеучениями, включая ересь николаитов, нетерпимость ко греху и к развратным с одной стороны и потерю первой любви с другой стороны, то любовь перевесит все, потому что она дороже всего для Бога. Для нас должно быть важно то, что дороже всего для Бога.

Какое-то подобие любви у ефесян осталось, но это уже было не то, что желал от них видеть Бог. Творили добрые дела, но делали это не из искренней любви и сострадания, а по необходимости. Они сохраняли истину и продолжали нести свое христианское свидетельство, но упустили из виду то, что любовь есть величайшее свидетельство истины. В борьбе за истину важно не потерять любовь, важно не ожесточиться и не закрыться для других, важно поступать так, как поступал Христос, превращая каждую ситуацию в созидательное действие во славу Божью. Никогда не надо возвышаться над другими (даже чистотой учения), потому что это убивает любовь и ставит преграды для совместного служения Богу с теми, кто искренне желает изменяться и трудиться для Его славы. Никогда не надо присваивать истину только себе, она принадлежит Богу и всем Его детям. Огромной проблемой Ефесской церкви было то, что руководители стояли на позиции, что для церкви будет достаточно держаться правильного учения, достаточно борьбы за истину. *Это похоже на ситуацию, когда жена всегда верна мужу, но не проявляет к нему любви. Но для счастливой и полноценной семейной жизни этого недостаточно. Если христианин заботится о чистоте учения церкви (что очень важно), но не проявляет к своему Божественному Жениху любви (что более важно), то такие отношения являются ущербными. Можно провозглашать истину, но больше не любить искренне Того, Кто есть Истина*. Никакая борьба за истину, никакие формы церковного устройства и руководства, даже никакие добрые дела не могут возместить отсутствие любви, которая есть сердце нашей веры. Любовь абсолютно необходима для выживания поместной церкви. Нелюбовь смертельно опасна. Она похожа на рак, она убивает медленно, но убивает всегда. Истина важна, но и истина, и любовь важны одновременно, они — два крыла действенной веры христиан. Если чего-то не хватает, то церковь будет болеть и умирать. Но при этом ведущим звеном, двигателем в Царство Божье является любовь. Не важно при этом, как относятся другие к нам, важно, как относимся к ним мы, показывая свое правильное отношение к Богу, прощая, снисходя, укрепляя и долготерпеливо наставляя в истине. Важно, чтобы руководители церкви являли любовь, потому что в противном случае церковь быстро примет неверное духовное состояние за норму.

 Не оставить первую любовь — это очень сложная задача, требующая постоянного возрастания в любви и жизни в постоянном Божьем присутствии. Только в таком случае мы будем побеждающими, которым Господь дает чудное обещание: «**Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающему дам вкушать от древа жизни, которое посреди рая Божия**», т.е. обещает блаженную вечность в присутствии Бога.

 Как быть таким побеждающим? Для этого надо иметь эту любовь от Господа при рождении свыше и постоянно достигать ее, осознавая, что такая любовь — это не чувства, не сентиментальность, не простое умиление, не лояльное отношение ко греху, а жертвенное служение Господу с чистым сердцем, отдача всего себя Богу, жизнь ожиданием Пришествия Христа, радостная подготовка и приготовление характера к этой встрече, жажда отдать все для Него, исходящая из осознания, что Он, будучи святым Богом, отдал за нас Свою жизнь. Жить первой любовью — это значит бояться огорчить Господа своим неверным поступком больше, чем бояться наказания за грех, это значит сражаться до крови против греха не только потому, что есть страх будущего наказания, но, прежде всего, потому, что это огорчает нашего Господа и ослабляет духовную силу церкви. Примером для нас должны служить библейские герои. *Например, Иосиф, когда столкнулся с испытанием от жены Потифара, не сказал, что не может согрешить, потому что боится наказания, но победил грех тем, что в его сердце была любовь к Богу, и он сказал: «****Как же сделаю я сие великое зло и согрешу перед Богом?****» (Быт.39:9).* Любовь к Богу побудила его сделать правильный выбор. Верующим надо бояться самих грехов больше, чем наказания за грехи, потому что грех убивает любовь. Нам надо практиковать исповедания и покаяние, очищение от грехов; наслаждаться общением с Господом и с Его детьми больше, чем общением с компьютером в сетях. Для этого надо постоянно практиковать такие чистые общения вокруг Христа, не осуждая при этом никого, а молясь за братьев и сестер от чистого сердца. Для сохранения первой любви нам надо искать больше общения с теми, кто любит Господа и горит трудом для Него; надо учиться восхищаться не достижениями науки и техники, а красотой Божьей любви, красотой Его творения, красотой Его жизни, красотой Его благодати, красотой и совершенством Иисуса; учиться благоговению пред Ним, всегда вспоминая о Его величии. Мы должны думать больше о вечности и о приобретаемых для нее ценностях, чем о земных и временных приобретениях; проверять себя тем, что изменилось в сердце за определенный промежуток времени, что надо изменить, и просить у Господа сил для изменения.

 Чтобы не оставить первую любовь, надо относиться к служению и поклонению не как к ритуалу, а как великому событию, как к служению любящему Богу. При этом не надо действовать по инструкции и по принципу, что разрешено, и что запрещено, а жить инициативой прославления Бога, искать труда и возможности для Его прославления. Верующим надо так строить свою жизнь, чтобы тратить основные силы не на то, чтобы беречь себя от того, что нельзя делать, а гореть желанием и действием того, что надо делать для славы Господа, чтобы приносить Ему добрые плоды. Даже маленький и тлеющий огонек можно разжечь в пламенеющую любовь, если полностью посвятить жизнь Христу, считая это наивысшим благом и наивысшей радостью.

 Чтобы не оставить первую любовь, руководители церкви должны поставить во всем любовь к Богу на первое место, любить Бога ***всем*** сердцем, ***всей*** душою и ***всем*** разумением (Мф.22:37) и являть пример пастве. Верующие должны самоотверженно заботиться друг о друге, почитать один другого высшим себя, открывать друг для друга двери своих сердец и своих домов, искренне молиться друг за друга, наставлять, назидать, исправлять друг друга, носить бремена друг друга и исполнять нужды ближних, должны быть готовыми, чтобы полагать свои жизни за братьев и сестер. Но самое главное в том, чтобы Сам Христос, а не только блага от Него, были в центре жизни верующих. Важно, чтобы вся жизнь была проникнута радостным ожиданием и подготовкой ко встрече с возлюбленным Женихом, чтобы каждый был всецело поглощен мыслями о Нем и о Его вечных ценностях. Такая любовь будет залечивать раны, наносимые грешным миром, и победно противостоять дьяволу, который для разрушения церкви будет всеми силами стараться убивать в сердцах любовь.

 Чтобы иметь первую любовь и быть побеждающими, надо нести в церковь не эгоизм, не проблемы и плохие привычки, не свою значимость, а нести любовь к людям; бескорыстно помогать нуждающимся, носить бремена ближних без расчета, что кто-то должен и обязан нести мои бремена; быть строгим к себе и снисходительным к другим; созидать атмосферу мира, доверия, прощения и доброжелательности с пониманием того, что никакая церковь без любви не сможет выжить и остаться угодной Господу. Важно не только знать Господа и верить в Него, но во всем отводить Ему первое место, вручая Ему всю свою жизнь в доверии Его Слову, Его обетованиям, Его совершенной воле, не роптать при трудностях, не искать комфортных условий для себя, а все делать так, чтобы угодить Господу. Господь в непостижимой любви отдал Свою жизнь ради нашего блаженства и ожидает от нас, чтобы мы доверились Его совершенству и всегда были в единстве с Ним, чтобы дать Ему возможность сделать нас счастливыми. Без первой любви к Нему это сделать невозможно. У нас нет иного пути следования за Господом для достижения блаженного Царства, как только любить Бога и друг друга. Как только мы теряем первую любовь, мы теряем все и нуждаемся в покаянии и обновлении себя в любви. Только она дает возможность услышать от Господа: «Хорошо, добрый и верный раб», а ее отсутствие, несмотря на кипучую деятельность перед людьми, приведет к печальному концу, когда оставившие первую любовь услышат от Царя вечности: «Я сдвигаю твой светильник с места, ты не годен для Царства Божьего, потому что не имеешь любви».

 Итак, отметим ***в заключение***:

 ***Без истинной любви к Богу и ближним мы не являемся истинными христианами и будущими жителями Царства Божьего***. Для достижения вечного блаженства с Господом надо постоянно побеждать опасность потери первой любви, для чего необходимо:

1. Любить Самого Господа больше, чем все блага от Него, постоянно сохраняя приоритет любви над всем остальным в жизни. Давать во всем первое место любви, а остальное Господь устроит по милости Своей.

2. Совершать служение не по обязанностям, а по горению сердца, практиковать решение всех жизненных проблем с помощью любви, чтобы она стала такой же потребностью, как потребность дышать и пить.

3. В борьбе за истину и в кипучих делах не ставить борьбу и дела самоцелью, а использовать все для достижения любви в своем характере, не уставать от людей и проблем, помогая людям решать эти проблемы, носить бремена ближних без расчета, что кто-то должен и обязан нести мои бремена; быть строгим к себе и снисходительным к другим; созидать атмосферу мира, доверия, прощения и доброжелательности с пониманием того, что никакая церковь без любви не сможет выжить и остаться угодной Господу.

4. Иметь постоянное общение с Господом и с Его детьми, рассуждать больше о вечности, чем о земных проблемах, постоянно возрастать в любви через жертвенное служение ближним и подражание Христу во всем.

 Итак, ***находи,*** ***береги в чистоте сердца и умножай первую любовь, чтобы Бог не отверг тебя для вечности***. Аминь.

**Сохранить первую любовь во всех трудностях и испытаниях**

Еф.3:14-21: «14 **Для сего преклоняю колени мои пред Отцом Господа нашего Иисуса Христа,** 15 **от Которого именуется всякое отечество на небесах и на земле,** 16 **да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке,** 17 **верою вселиться Христу в сердца ваши,**18 **чтобы вы, укорененные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота,** 19 **и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею.** 20 **А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем,** 21 **Тому слава в Церкви во Христе Иисусе во все роды, от века до века. Аминь**».

 В последней книге Библии — «Откровении» — содержится важнейший призыв для христиан всех веков и особенно для христиан последнего времени: «**Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет Мне сыном**» (Отк.21:7). Вечное блаженство с Господом гарантировано постоянно побеждающему, побеждающему в каждом дне и в каждом году жизни, независимо от времени ее протекания, потому что встреча с Господом неизбежна для всех. Побеждающий — это состояние, которое значительно более высокое, чем простое состояние, когда мы не совершаем видимых грехов и преодолеваем искушения. Быть побеждающим — это постоянное стремление пребывать в Господе и в истинах Его Слова, направленность на исполнение Его совершенной воли, действенная любовь к Нему и к ближним, господство Христа в жизни, ведущее к постоянному росту и обновлению. Эти постоянные победы не могут быть достигнуты без истинной живой веры, без упования на Того, Кто является Победителем греховного мира, Победителем смерти и зла, без Того, Кто держит в руках всю Вселенную и дает «**всему жизнь, и дыхание, и все**» (Деян.17:25). Господь говорит Своим последователям, что путь в Небесную Отчизну не будет легким, но мы идем за Победителем, поэтому победа всегда за истинными верующими: «**Сие сказал Я вам, чтобы вы имели во Мне мир. В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир**» (Ин.16:33). Истинного христианина можно оклеветать, осудить и даже убить, но его нельзя победить, если он пребывает в Господе.

 Как быть таким побеждающим? Какую роль играет поместная церковь и ее служители? Как может церковь преображаться и быть побеждающей? Что необходимо нам более всего нести в церковь и что хранить, как зеницу ока? Некоторые важные ответы на эти вопросы я хочу почерпнуть и передать вам на основании ***истории Ефесской церкви***. Ефесская церковь более других церквей раннего христианства подробно описана в Новом Завете и в исторических документах. Можно также сказать, что основные этапы Ефесской церкви проходит всякая поместная церковь, проходим и мы с вами, постигая глаголы вечной жизни и размышляя над Писанием.

 В прочитанном нами тексте Священного Писания Апостол Павел обращается к ефесским верующим из первого тюремного заключения в Риме, когда он был заключен под стражу (домашний арест), но имел возможность встречаться с людьми и доносить до них Благую Весть (Деян.28:16-24).

 Начало церкви в Ефесе, ее ростки заложили Акила и Прискилла (Деян.18:19-28), но полное домостроительство осуществил Апостол Павел (Деян.19:1-20). ***Церковь была образована приблизительно в 52-56 годах по Р.Х.*** Сначала Павел проповедовал в синагоге, но после ожесточения иудеев он, «**оставив их, отделил учеников, и ежедневно проповедывал в училище некоего Тиранна. Это продолжалось до двух лет, так что все жители Асии слышали проповедь о Господе Иисусе, как иудеи, так и еллины**» (Деян.19:9,10). Два года ежедневного труда в училище и год усердного труда ранее принесли добрый плод: церковь стала сильной и распространяла Евангелие Иисуса Христа по всей Малой Азии и за ее пределами: в Колоссах, Иераполе, в Коринфе, в Македонии и других городах. Итак, три года Павел трудится над созданием церкви в Ефесе (52-56). Он возвещал не начатки учения, а глубины истин Божьего Слова, возвещал день и ночь, учил всенародно и индивидуально: «**Вы знаете, как я с первого дня, в который пришел в Асию, все время был с вами, работая Господу со всяким смиренномудрием и многими слезами, среди искушений, приключавшихся мне по злоумышлениям Иудеев; как я не пропустил ничего полезного, о чем вам не проповедывал бы и чему не учил бы вас всенародно и по домам, возвещая Иудеям и Еллинам покаяние пред Богом и веру в Господа нашего Иисуса Христа**» (Деян.20:18-21). Павел делал это безвозмездно три года, проповедуя не начатки учения, но возвещая ***всю волю*** Божью:

Деян.20:31: «**Посему бодрствуйте, памятуя, что я три года день и ночь непрестанно со слезами учил каждого из вас**».

Деян.20:27: «**Ибо я не упускал возвещать вам всю волю Божию**» (Деян.20:27).

Деян.20:33-35**:** «**Ни серебра, ни золота, ни одежды я ни от кого не пожелал: сами знаете, что нуждам моим и нуждам бывших при мне послужили руки мои сии. Во всем показал я вам, что, так трудясь, надобно поддерживать слабых и памятовать слова Господа Иисуса, ибо Он Сам сказал: "блаженнее давать, нежели принимать”**».

 Павел был постоянно побеждающим мужем Божьим, потому что любил Господа и уповал на Него. Он понимал, что то, что легко дается, то дешево стоит, что истинные ценности постигаются трудом и терпением, любовью к Богу и к людям, через которые Господь посылает успех. Господь верен, Он силен и две тысячи лет назад, и сегодня, и завтра преображать людей, готовить для Его Царства народ особенный. Он «**действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем**» (Еф.3:20). Павел обращается к ефесянам как к «**святым и верным во** **Христе Иисусе**» (Еф.1:1).

 Посмотрим на величие побед Павла. Для этого важно понять, какими были преображенные люди ранее, до образования церкви и до их обращения. Для этого хоть немного посмотрим на город Ефес того времени и на живущих там людей. Ефес был фактической столицей Асии и назывался «светом Асии». Его население составляло около 250 тысяч человек, он занимал второе место по своему значению после Рима. Ефес был крупнейшим портом провинции, куда сходились все важнейшие дороги, и считался вратами Асии. Здесь было очень пестрое население из разных народов, были разные религии (не менее шести основных храмов, как показывают раскопки) и верования (верь? в кого хочешь, лишь бы это была известная и принятая римскими властями религия), процветал оккультизм, язычество, город был центром языческого суеверия. Это был очень богатый город, что подтверждают современные археологические исследования. Например, там был найден амфитеатр на 25 тыс. человек. В городе также было много иудеев и был силен иудаизм.

 Ефес был центром культа богини Артемиды Ефесской (римляне называли ее Дианой). Храм Артемиды Ефесской считался в древнем мире одним из семи чудес света. Храм Артемиды был не только центром языческого культа богини, но и центром разврата, преступности и аморальности. Там процветала культовая проституция: при храме служили женщины, это были сотни жриц (так называемых «священных блудниц»), которые развращали жителей, считая при этом, что угождают богине плодородия. Кроме того, храм пользовался правом давать убежище каждому преступнику, добравшемуся до него. Философ Гераклит, который был родом из Ефеса, назывался «рыдающим философом» и объяснял свои слезы тем, что «никто не мог жить в Ефесе и не рыдать над его аморальностью», потому что обычаи храма были ниже инстинктов животных. Многие люди почитали Артемиду Ефесскую за богиню, многие делали ее изваяния и продавали по всей Асии, это был успешный бизнес. А когда Павел проповедовал о живом Боге, то многие отказались от идолопоклонничества, что вызвало мятеж под руководством серебряника Дмитрия, когда люди кричали: «**Велика Артемида Ефесская**» (Деян.19:28). Причиной такого мятежа была духовная победа Павла:

Деян.19:26,27: «**Между тем вы видите и слышите, что не только в Ефесе, но почти во всей Асии этот Павел своими убеждениями совратил немалое число людей, говоря, что делаемые руками человеческими не суть боги. А это нам угрожает тем, что не только ремесло наше придет в презрение, но и храм великой богини Артемиды ничего не будет значить, и испровергнется величие той, которую почитает вся Асия и вселенная**». Такова была сила языческих предрассудков в Ефесе.

 В Послании к Ефесянам Павел дает характеристику людей мира, которые живут без Бога: «**Посему я говорю и заклинаю Господом, чтобы вы более не поступали, как поступают прочие народы, по суетности ума своего, будучи помрачены в разуме, отчуждены от жизни Божией, по причине их невежества и ожесточения сердца их. Они, дойдя до бесчувствия, предались распутству так, что делают всякую нечистоту с ненасытимостью**» (Еф.4:17-19).

 Казалось бы, что в таком злачном месте, да к тому же еще богатом и не имеющем ни в чем нужды, невозможно было образовать церковь Христову. Да, конечно же, одними человеческими усилиями это было невозможно. Но невозможное человеку возможно всемогущему Богу. Но и всемогущему Богу для домостроительства на земле дела Божьего всегда нужны верные и любящие Его служители. Бог совершает Свое дело на земле через верных и любящих людей. Когда есть делатели, Божье призвание на труд и есть Божья воля, тогда успех предприятия обеспечивает Господь, тогда Он творит чудеса, и это не зависит от обстоятельств. Такие верные и любящие Господа делатели были в Ефесе в лице Павла, Акилы и Прискиллы, Аполлоса, Тимофея, позже Иоанна и многих других христиан. У Павла была «духовная команда» ревностных делателей, состоящая из нескольких десятков человек. ***Во время написания Послания к Ефесянам (60-62 гг. по Р.Х.)*** прошло около восьми лет с момента образования церкви. В это время там все было хорошо, церковь была на высоте, отсутствовали острые проблемы.

 Апостол Павел пишет из первого заключения письмо своим духовным детям, подчеркивая величие действия Божьего в сердцах верующих: «16 **Да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке,** 17 **верою вселиться Христу в сердца ваши**». Бог произвел действительно потрясающие действия. Мы читаем в Деян.19, что «**Бог же творил немало чудес руками Павла**» (Деян.19:11). Но самым главным чудом было преображение людей:

Деян.19:18-20: «**Многие же из уверовавших приходили, исповедуя и открывая дела свои. А из занимавшихся чародейством довольно многие, собрав книги свои, сожгли перед всеми, и сложили цены их, и оказалось их на пятьдесят тысяч драхм. С такою силою возрастало и возмогало слово Господне**». Люди приняли любовь Христа, Его спасение, совершенное в полной отдаче Себя за людей. Это было самой обнадеживающей вестью среди всей окружающей тьмы. Ефесская церковь стала духовным маяком в этом развращенном и темном окружающем мире. Так действовал Господь через Своих верных служителей, которые были ***побеждающими***. Победа была так велика, что даже колдуны и чародеи собрали свои книги и сожгли. Этих книг было очень много, так как 50 тысяч драхм (одна драхма была дневной зарплатой; возьмем для нашей страны дневной заработок примерно 20 долл. в день) в переводе на современные деньги по покупательской способности можно приравнять к 1 млн. долларов! Так побеждала истина, которая гласила, что Господь Иисус Христос есть живой и спасающий Бог. И для нас в этом содержится важный урок: ***победа Божьего дела, победа над грехами людей и их преображение совершается не силами людей, но силой всемогущего Бога через верных Ему людей и не зависит от обстоятельств***. Мы часто боимся, что ничего не получится с евангелизацией, что люди закрыты для благовестия, потому что находятся в материальных заботах, в неверии, в оккультизме, разврате, безнравственности. Но мы видим, что в Ефесе это все было во всей полноте, но тем не менее Бог через любящих Его делателей преображает людей, возрождает их дух, делает совершенно нового человека и дает силы христианам быть побеждающими. ***Важно, чтобы были любящие Бога и людей делатели***. Верно заметил известный евангелист Д. Муди: «*Вы даже представить себе не можете, что может сделать Господь через одного, полностью преданного Ему человека. И я хочу быть таким человеком*».

 Никогда не нужно бояться, никогда не нужно опускать руки, потому что Бог в деле благовестия всегда за нас. Мы видим библейский пример побед Иосифа, который стал вторым человеком в Египте, будучи в абсолютно чужой стране и в молодом возрасте. Но Господь был с Иосифом, и это, а не обстоятельства жизни, определило все победы. Подобные победы мы видим и у Даниила, который уповал на Господа и одерживал победы в окружении вавилонян. Есть много и других примеров к более близкому для нас времени.

 *Хороший пример такого усердия и стремления мы можем видеть на примере 16-го президента США Авраама Линкольна (1809-1865). Он был первым президентом от Республиканской партии и первым отменил рабство в Америке. Он является национальным героем американского народа. Был убит в 1865 году и является первой жертвой среди американских президентов. Линкольн родился и вырос в семье бедного фермера и с ранних лет был занят тяжелым физическим трудом. Из-за бедности он посещал школу только около года, но сумел самостоятельно выучиться грамоте и полюбил чтение книг. Став совершеннолетним, вел самостоятельную жизнь, занимался самообразованием, сдал экзамены и получил разрешение на работу адвокатом. Его девиз: «Это всего лишь маленькая неудача, но не поражение». Прежде чем стать президентом США, Линкольн на различных уровнях 18 раз проигрывал в выборах. Немногие (даже истинно верующие люди) смогли бы сегодня пройти его путь:*

*Когда ему* *было 7 лет, его семья осталась без дома, и они* *переехали в Индиану.*

*В 9 лет он потерял мать.*

*В 21 год потерпел неудачу в бизнесе.*

*В 22 баллотировался в законодательный орган штата, но проиграл.*

*В этом же году потерял работу, хотел поступить в колледж, и в этом его постигла неудача – не прошел по конкурсу.*

*В 23 занял денег на организацию нового дела, но в этом же году обанкротился. После чего ему пришлось выплачивать долг в течение 17 лет.*

*Когда ему было 26, умерла его невеста.*

*В 27 лет заболел и был прикован к постели в течение полугода.*

*В 29 лет в очередной раз проиграл на выборах на место спикера в законодательном органе штата.*

*В последующие годы он то побеждал, то проигрывал в выборах на различные государственные позиции. В 34 года и в 39 лет Линкольн проиграл выборы в конгресс.*

*В 45 лет проиграл выборы в сенат США.*

*В 47 лет проиграл в выборах на пост вице-президента.*

*В 49 лет проиграл на выборах в сенат.*

*В возрасте 51 года Авраам Линкольн был избран президентом США.*

 Итак, церковь Ефеса была на высоте. Апостол Павел был избранным сосудом Божьим, через который Господь даровал победы. Павел пишет в Послании к Ефесянам о новом человеке во Христе, пребывающем в Теле Христа — в Церкви, которая объединила любовью и иудеев, и язычников, «**дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человек, устрояя мир**» (Еф.2:15). Это был качественно новый, возрожденный и преображенный человек, исполненный любовью Господа.

 После первого заключения Павел больше никогда не возвращался в Ефес. Пресвитером Ефеса стал молодой Тимофей, ученик Павла. Удивительно трогательное и драматическое прощание Павла с ефесскими пресвитерами описано в Деян.20:22-25, 28-30: «**И вот, ныне я, по влечению Духа, иду в Иерусалим, не зная, что там встретится со мною; только Дух Святой по всем городам свидетельствует, говоря, что узы и скорби ждут меня. Но я ни на что не взираю и не дорожу своею жизнью, только бы с радостью совершить поприще мое и служение, которое я принял от Господа Иисуса, проповедать Евангелие благодати Божией. И ныне, вот, я знаю, что уже не увидите лица моего все вы, между которыми ходил я, проповедуя Царствие Божие…**

**Итак внимайте себе и всему стаду, в котором Дух Святый поставил вас блюстителями, пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею. Ибо я знаю, что, по отшествии моем, войдут к вам лютые волки, не щадящие стада; и из вас самих восстанут люди, которые будут говорить превратно, дабы увлечь учеников за собою**».

 Это пророчество Апостола Павла сбылось. Всегда там, где могущественно действует Господь, вмешивается и сатана, чтобы разрушить дело Божье. Всегда найдутся недовольные, обиженные люди, ложные учителя и лидеры, которые будут действовать по плоти и расшатывать церковь. Прошло ***12-15 лет*** ***после образования церкви***. Это очень маленький срок. Но уже в Первом Послании к Тимофею, которое было написано после освобождения Павла из первого заключения (около ***64 г.****)* и во Втором Послании к Тимофею, которое написано во время второго заключения (***около 67 г***., незадолго до смерти Павла) мы видим многие острые проблемы в церкви:

1. Появились ложные учителя, которые сами не понимали того, что утверждают, но желали быть значимыми в глазах людей:

1Тим.1:3-7: «**Я просил тебя пребыть в Ефесе и увещевать некоторых, чтобы они не учили иному и не занимались баснями и родословиями бесконечными, которые производят больше споры, нежели Божие назидание в вере. Цель же увещания есть любовь от чистого сердца и доброй совести и нелицемерной веры, от чего отступив, некоторые уклонились в пустословие, желая быть законоучителями, но не разумея ни того, о чем говорят, ни того, что утверждают**». Уже здесь началось пренебрежение любовью от чистого сердца.

1Тим.1:18-20: «**Преподаю тебе, сын мой Тимофей, сообразно с бывшими о тебе пророчествами, такое завещание, чтобы ты воинствовал согласно с ними, как добрый воин, имея веру и добрую совесть, которую некоторые отвергнув, потерпели кораблекрушение в вере; таковы Именей и Александр, которых я предал сатане, чтобы они научились не богохульствовать**».

1Тим.4:1-3: «**Дух же ясно говорит, что в последние времена отступят некоторые от веры, внимая духам обольстителям и учениям бесовским, через лицемерие лжесловесников, сожженных в совести своей, запрещающих вступать в брак и употреблять в пищу то, что Бог сотворил, дабы верные и познавшие истину вкушали с благодарением**».

1Тим.6:3-5: «**Кто учит иному и не следует здравым словам Господа нашего Иисуса Христа и учению о благочестии, тот горд, ничего не знает, но заражен страстью к состязаниям и словопрениям, от которых происходят зависть, распри, злоречия, лукавые подозрения. Пустые споры между людьми поврежденного ума, чуждыми истины, которые думают, будто благочестие служит для прибытка. Удаляйся от таких**».

2Тим.2:16-18: «**А непотребного пустословия удаляйся; ибо они еще более будут преуспевать в нечестии, и слово их, как рак, будет распространяться. Таковы Именей и Филит, которые отступили от истины, говоря, что воскресение уже было, и разрушают в некоторых веру**».

1. Отвергался авторитет Тимофея (возможно, некоторые говорили: «Павел — это нам понятно, ну а этот молодой, кто он такой?):

1Тим.4:12: «**Никто да не пренебрегает юностью твоею; но будь образцом для верных в слове, в житии, в любви, в духе, в вере, в чистоте**».

1. Появлялись различные сплетни и пустые споры:

1Тим.4:7: «**Негодных же и бабьих басен отвращайся, а упражняй себя в благочестии**».

2Тим.2:14: «**Сие напоминай, заклиная пред Господом не вступать в словопрения, что нимало не служит к пользе, а к расстройству слушающих**».

1. Не было достаточной дисциплины и поведения некоторых в церкви, как прилично святым:

1Тим.5:11,12: «**Молодых же вдовиц не принимай, ибо они, впадая в роскошь в противность Христу, желают вступать в брак. Они подлежат осуждению, потому что отвергли прежнюю веру**».

1. Многие предали и оставили Павла в трудных обстоятельствах (все асийские, для которых Павел полагал всю душу и всю жизнь, не требуя ни гроша от них):

2Тим.1:15: «**Ты знаешь, что все Асийские оставили меня; в числе их Фигелл и Ермоген**».

2Тим.4:10: «**Ибо Димас оставил меня, возлюбив нынешний век**».

2Тим.4:14-16: «**Александр медник много сделал мне зла. Да воздаст ему Господь по делам его! Берегись его и ты, ибо он сильно противился нашим словам. При первом моем ответе никого не было со мною, но все меня оставили. Да не вменится им!**».

Мы видим, как сильная церковь Ефеса подвергается нападкам и испытаниям. В Послании к Ефесянам Павел призывал эту церковь: «**Да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши**» (Еф.3:16,17). Не у всех Христос господствовал в сердце, не у всех было изменение и преображение в образ Христа. Многие из уверовавших, как зерно, которое упало при дороге или в тернии, пошли за Христом, но когда настали скорби, испытания, заботы века сего и обольщение богатством и ценностями мира (Мф.13:20-22), они одной ногой стояли в мире, и мир побеждал в их сердцах, потому что они не изменялись к лучшему. Многие не вняли предупреждениям Павла о том, что нужно укореняться и утверждаться в любви и развиваться, приобретать не только те качества, которые легко даются, но исполняться всей полнотою Божиею: «18 **чтобы вы, укорененные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота,** 19 **и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею**» (Еф.3:18,19).

И здесь для нас очевиден еще один важный духовный урок: ***церковь, которая не возрастает в вере, любви, благочестии, в истине, непременно начнет падать, потому что нет промежуточного состояния при следовании за Господом***. Но Бог хранит Свою церковь в лице верных последователей, любящих Его.

Что же было дальше с церковью Ефеса? Справилась ли она с ложными учителями, с отклонениями в вере? Мы можем смело сказать: «Да, с этими проблемами она справилась» и успешно справлялась с новыми ложными учениями девяностых годов. И мы видим, как Господь сохраняет церковь и выводит ее из существующих проблем, обновляет ее и вновь укрепляет. И здесь для нас еще один важный духовный урок: ***Господь Духом Святым оживотворяет и обновляет церковь через верных Ему служителей и истинных детей Божьих***. После падения Иерусалима (70 г.) и рассеяния Иерусалимской церкви, после смерти Апостолов, церковь в Ефесе вновь является центром духовности. Следующее упоминание о церкви Ефеса мы встречаем в книге Откровения ***(написана около 94-96*** годов во время правления императора Домициана, который возбудил гонения на Церковь Божью) примерно ***через 40-50 лет*** с момента ее образования. После Тимофея пресвитером церкви был Апостол Иоанн, которого за веру сослали на остров Патмос (60 км от Ефеса) и которому Господь открыл будущее всех детей Божьих. Иоанн был Апостолом любви, имел широкое пасторское сердце. Церковь сумела победить лжеучения, победить начатки гностицизма, сумела осудить развратных, стояла в борьбе за истину против всех ересей (николаиты, лжеапостолы), достойно переносила гонения от внешних. Мы читаем в Отк.2:2-3,6: «**Знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить развратных, и испытал тех, которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы; ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал… Впрочем то в тебе хорошо, что ты ненавидишь дела николаитов, которые и Я ненавижу**». Прекрасная характеристика церкви: 1) она имеет добрые дела; 2) она имеет терпение, непоколебимость во всех обстоятельствах, стоит в истинном учении; 3) она очень много трудится, но не изнемогает, не ропщет и продолжает труд; 4) она не терпит в своей среде развратных; 5) она отличает ложных учителей от истинных; 6) она переносит много страданий ради имени Христа; 7) она ненавидит дела николаитов, которые учили и поступали так, как будто духовная свобода во Христе дает свободу для плоти и для греховных поступков. Ефесская церковь в вопросах истины учения была на высоте. «Что еще надо? Кто может сравниться с такой церковью?» — сказали бы мы сегодня. Но Господь указывает на очень сильное падение, которое в борьбе за истину не замечают ефесяне: «**Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься**» (Отк.2:4,5). Первая любовь — это искренняя любовь к Господу и друг к другу в церкви, это жизнь ожиданием прихода Христа за Своей Невестой-Церковью, это приоритет Господа во всех жизненных поступках, это ожидание Самого Господа больше, чем благ от Него, это нелицемерная любовь друг к другу от чистого сердца. В борьбе с грехом и ложными учениями, в борьбе за порядок и дисциплину, в борьбе за истину (это все очень важно и необходимо для развития церкви) ефесяне оставили (позволили, ***допустили, что это не так важно по сравнению со всем остальным***) первую любовь. У них была отличная организация в церкви, но в этой организации не было самого важного звена, которое превращало бы церковь в живой организм, в сообщество любящих Господа и друг друга людей. Когда в церкви нет любви, тогда в сердце поселяются пустота и холод. Всегда так сложно бороться с грехом, но еще сложнее, борясь с грехом, любить грешника. Всегда сложно отстаивать истину и бороться с ложными учениями, но еще сложнее при этом не ожесточиться, молиться за исправление упавших, сохранить и истину, и любовь одновременно, любить каждого брата и сестру и жаждать их обновления в вере. Всегда сложно свидетельствовать о Христе неверующим людям, но еще сложнее делать это с любовью к тем, которые сразу не понимают любви Божьей, сложнее любить тех, кто нас поносит и ненавидит, сложнее смотреть на них как на пленников дьявола, которые нуждаются в освобождении через принятие любви и свободы во Христе, через наше непрестанное благовестие с верой и любовью. Люди видят в нас Христа и видят в нас Его учеников, если мы будем «**иметь любовь между собою**» (Ин.13:35). Оставить первую любовь в глазах Господа является самым главным, самым существенным, серьезным духовным падением и шагом к отпадению от Христа, шагом к тому, чтобы Господь сдвинул «**светильник твой с места его, если не покаешься**» (Отк.2:5). Если поставить все положительные черты Ефесской церкви на одну чашу весов, а первую любовь на вторую, то вторая окажется более весомой, потому что без любви все остальное не имеет вечной цели и смысла. И здесь содержится самый важный урок для нас: ***оставление первой любви есть гибель для церкви, а гармоничное сочетание и единение любви и истины дает церкви силы быть побеждающей.***

 Как важно нам усвоить эту истину! Как важно понимать, что первая любовь — это не чувства, а действие в полноте воли Божьей; исполнение всей полноты воли Божьей; жертвенный труд во славу Господа, делание того, что нравится Богу, а не нам; ожидание и желание Пришествия Христа и построение своих ценностей жизни так, как будто Христос придет сегодня; отношение к братьям и сестрам, как к себе; постоянное преображение в образ Христа! Только в случае приоритета любви мы будем победителями во всем. Христиане должны быть победителями, потому что, если мы не побеждаем, то побеждают нас, как пишет об этом Апостол Петр: **««Ибо если, избегнув скверн мира чрез познание Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, опять запутываются в них и побеждаются ими, то последнее бывает для таковых хуже первого»** (2Пет.2:20).

 История Ефесской церкви является достаточно типичной для каждой сегодняшней церкви. Каждая церковь переживает свои подъемы и падения, свои успехи в борьбе за истину и некоторые временные отступления, горение любви и угасание любви. Важно, чтобы мы всегда избирали верные приоритеты и имели любовь друг к другу. Важно, чтобы мы всегда понимали, что путь в Царство Божье — это не спринтерский забег, а марафон, что многими скорбями надлежит войти нам в Царство Божье и что (это самое важное!) без единства истины и любви и без главенства любви к Богу и друг к другу мы будем умирающей церковью.

«**Коня приготовляют на день битвы, но победа — от Господа**», — сказано в Книге Притч (Прит.21:31). И мы видим, как Господь хранит Своих детей, хранит и обновляет церкви, дает через верных детей Божьих новые источники для жизни в любви и истине. Из истории известно, что церковь Ефеса преодолела те проблемы, на которые указывал Господь в посланиях к церквам Малой Азии в первом веке, и была центром духовной жизни до конца второго века. Через 10-20 лет после написания Откровения знаменитый епископ Антиохии Игнатий Богоносец (Антиохийский), который был осужден на смерть и отправлен императором Трояном в Рим в 106-115 годах на съедение зверям, отмечает гармонию любви и истины в церкви Ефеса в своем «Послании к Ефесянам» в главах 4; 6: «*Вашим единомыслием и согласною* ***любовию*** *прославляется* [*Иисус Христос*](https://azbyka.ru/hristianstvo/iisus_hristos/index.shtml)*… Все вы живете сообразно с* ***истиною****, что среди вас нет никакой ереси, но что вы и не слушаете никого, кроме Иисуса Христа, проповедующего истину».* В Ефесе был воспитан ***Иустин Мученик*** (Философ) (100-165), который написал две апологии императору в защиту христианства и знаменитый труд «Разговор с Трифоном иудеем». На Ефесскую церковь ссылался в конце второго века как на столп христианства ***Ириней Лионский*** (130-202), который написал фундаментальный труд «Против ересей». Ириней писал: «*Церковь Ефесская, основанная Павлом и имевшая среди себя Иоанна до самых времен Траяна, есть истинная свидетельница апостольского предания*». В 431 голу в Ефесе проходил Третий Вселенский Собор. Церковь еще жила в Ефесе и свидетельствовала о животворящей и обновляющей силе Господа. Только в 15 веке Ефес был окончательно заброшен. В настоящее время от Ефеса остались лишь одни развалины. На каком-то этапе своей истории церковь не исполнила свое назначение, не бодрствовала, перестала существовать и она, и город. Когда церковь теряет истину и любовь, она умирает; когда эти качества живут в детях Божьих, церковь прославляет Господа и воздает Ему славу, о чем и писал Апостол Павел в Послании к Ефесянам.

 Как важно нам понять, что оставление первой любви ведет к гибели церкви! Как важно нам понять, что необходимая, как воздух, борьба с ложными учениями и отклонениями от Писания не должна приводить нас к самоправедности, к чрезмерной жесткости и законничеству, к ортодоксии, когда за всеми проблемами мы теряем живого человека, который более всего нуждается в любви! Как важно понять нам, что жить первой любовью — это значит жить в постоянном единстве с Господом, уповать на Его благодать, славить Его всей жизнью и особенно отношениями любви друг с другом. Как важно нам не исчезнуть бесследно, но быть записанными в Книге Жизни. И для этого нам необходимо «19 **уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею.** 20 **А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем,** 21 **Тому слава в Церкви во Христе Иисусе во все роды, от века до века. Аминь**».

 Итак, отметим в ***заключение:***

 ***Тесный союз истины и любви при главенствующей роли любви в жизни каждого христианина является залогом побеждающей жизни детей Божьих.*** Для достижения победоносной жизни во Христе необходимо:

1. Всегда созидать и совершать Божье дело, невзирая на все трудности, помнить, что победа Божьего дела, победа над грехами людей и преображение человека совершается не силами людей, но силой всемогущего Бога через верных Ему людей, при этом успех зависит не от обстоятельств, а от нашей веры, от нашей верности Господу, от нашей ревности и любви, а все остальное Господь совершит через наличие у нас этих качеств.
2. Постоянно возрастать в вере, в истине, в благочестии, в любви, потому что церковь, которая не возрастает в этих добродетелях, непременно начнет падать, так как при следовании за Господом нет промежуточного состояния.
3. При встрече с трудностями не падать духом, но трудиться, засучив рукава и уповая на Господа, Который Духом Святым оживотворяет и обновляет церковь через верных Ему служителей и истинных детей Божьих. Если это есть, то врата ада не одолеют никакую церковь.
4. Постоянно бодрствовать и отдавать в жизни приоритет первой любви к Богу и к людям, взирая на Христа и дорожа образом Божьим в каждом человеке, помня, что оставление первой любви есть гибель для церкви, а гармоничное сочетание и единение любви и истины дает церкви силы быть побеждающей**.**

Итак, ***будем более всего постоянно укореняться и утверждаться в любви Божьей при сохранении истины, чтобы*** ***через преображение внутреннего человека навеки исполниться всей полнотой Божьей***». Аминь.

**Быть участниками брачного пира на небесах**

Отк.19:6-9: «6 **И слышал я как бы голос многочисленного народа, как бы шум вод многих, как бы голос громов сильных, говорящих: аллилуия! ибо воцарился Господь Бог Вседержитель.** 7 **Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя.** 8 **И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых.** 9 **И сказал мне Ангел: напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии**».

 Дорогие жених и невеста! Дорогая церковь, дорогие родители и друзья! Сегодня у нас чудесный праздник: образование новой семьи. Образование новых семей, брачные торжества — это особая радость для церкви, потому что на глазах у всех людей продолжается чудесная эстафета исполнения Божьего повеления о единстве и союзе любви мужчины и женщины. Мы созерцаем исполнение Божьего повеления, которое было дано много тысяч лет тому назад при создании первой семьи еще в Едемском саду. Мы видим радость и слышим дивные отзвуки рая, которые доносятся к нам сегодня:

*Семьи — творенье небес первозданное,*

*Свет, направляющий стопы во мгле.*

*Браки счастливые — Божье приданное*

*Людям, чтоб помнили рай на земле*.

 Сегодня вот эти молодые люди напоминают нам о том, что было вначале, о том, как совершенный ***Бог создавал первую семью*** и как Он благословлял первого жениха Адама и первую невесту Еву:

Быт.2:7: «**И создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душою живою**».

Быт.2:18: «**И сказал Господь Бог: не хорошо быть человеку одному; сотворим ему помощника, соответственного ему**».

Быт.2:22-24: «**И создал Господь Бог из ребра, взятого у человека, жену, и привел ее к человеку. И сказал человек: вот, это кость от костей моих и плоть от плоти моей; она будет называться женою, ибо взята от мужа. Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут одна плоть**».

Быт.1:27,28: «**И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их. И благословил их Бог, и сказал им Бог: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и владычествуйте над рыбами морскими и над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле**».

 В Быт.2:7 слово «жизнь» стоит в множественном числе и означает «жизней», т.е. не одной жизни, а двух, а это значит, что Бог вдохнул в первого человека Адама духи мужчины и женщины, заложил духовную сущность мужчины и женщины, духовное равенство в ценности перед Ним, а потом выделил Еву из Адама чудесным образом, создав ее (как дважды очищенную) не из праха земного, а из ребра мужа. Жена создана как помощница мужу, находится под его защитой и попечением, находится в добровольном послушании ему.

 В совершенных Божьих планах в самом начале было заложено единство мужчины и женщины как законченного творения человека, который включал и мужчину, и женщину в их любви и единстве. Неслучайно еврейские раввины, отмечая единство в браке мужчины и женщины и их гармоничное взаимодействие, писали: «*Женщина создана Богом из ребра, взятого у Адама. Не из черепа, чтобы не превзошла его, не из его ног, чтобы быть растоптанной им, а из его бока, чтобы быть равной ему, под его рукой, чтобы быть под его защитой и вблизи его сердца, чтобы быть любимой им*».

 На брачной церемонии всегда много желанных гостей и при этом царит атмосфера чуда соединения двоих разных людей в любви по великой благодати Божьей. И это напоминает нам еще один исторический факт, когда наш Господь присутствовал на браке в Кане Галилейской, сотворил там первое чудо и явил славу Свою (Ин.2:1-11). Господь присутствовал там в ***качестве Гостя***. И именно там было положено начало чудесам в земном служении Господа. Это свидетельствовало о большом значении семьи, о том, что все дивное и совершенное творит Господь, благословляя вечной любовью тех, кто любит Его.

 Дорогие жених и невеста, помните, что не люди, не самые лучшие друзья, не ваши симпатии, не обстоятельства и ничто иное соединяет сегодня вас, а только Божья любовь, которая будет вести вас по всей жизни и давать силы и вдохновение, если вы будете верны Господу и друг другу:

*На вас мы смотрим с восхищением сегодня,*

*Бессильны тайну эту молвить словеса,*

*Чрез миг небесной красоты и свет Господний*

*Мы осязаем сердцем Божьи чудеса.*

И если Сам Господь соединяет вас, если Он являет чудо самого близкого единства вам, которые некогда совершенно не знали и не видели друг друга, если Он будет хранить вас от зла и вдохновлять Духом Святым на любовь, побеждающую все боли и трудности греховного мира, если Он, Царь царей, является вашим Царем, то у вас сегодня и у всех нас есть повод для великой радости и прославления Его имени. И сегодня Господь, как почти 2000 лет тому назад в Кане Галилейской, присутствует на вашем сочетании Духом Святым и совершает чудо единения двух разных сердец, таинственно открывает вам дверь в царство семьи. И сегодня Господь приготавливает для вас (как некогда в Кане Он «**хорошее вино сберег**» (Ин.2:10) к концу) самое совершенное торжество на будущее. А это будущее — восхищение Церкви на небеса к своему возлюбленному Жениху Христу. Там Господь будет уже не как Учредитель семьи (это было в Едеме), не как Гость на земном браке (это было в Кане Галилейской), но как Небесный Жених для Своей Церкви-невесты, направляющейся с Ним в вечное блаженство.

«6 **И слышал я как бы голос многочисленного народа, как бы шум вод многих, как бы голос громов сильных, говорящих: аллилуия! ибо воцарился Господь Бог Вседержитель.** 7 **Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя.** 8 **И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых.** 9 **И сказал мне Ангел: напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии**».

 Какое это величайшее чудо единения с Господом Церкви как невесты! Дети Божьи в нетленных и прославленных телах полетят навстречу Жениху, чтобы участвовать в удивительном небесном пире и всегда пребывать с Господом в Царстве любви! Там будет воистину полнота радости, там не будет земных тревог и страхов, потому что Бог «**будет обитать с ними, они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их**» (Отк.21:3). Там «**отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло**» (Отк.21:4). Казалось бы, что может быть радостней и таинственней дня соединения в одну семью любящих детей Божьих? Нам так хорошо, мы сегодня пребываем как бы на небесах. Но Слово Божье говорит нам, что будет еще несравненно лучше, потому что планы Бога более совершенны, чем мы можем постичь, что любовь и мудрость Его таковы, что «**как написано: не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его**» (1Кор.2:9). Эти планы открывает нам Писание, когда показывает жительство детей Божьих: «**И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего**» (Отк.21:2). Истинные слова Божьи повествуют нам о том, что «**блаженны званые на брачную вечерю Агнца**» (Отк.19:9). Сегодня мы радуемся и никому не хочется уходить с этого места, не хочется покидать друзей, а хочется сказать, как некогда говорил Апостол Петр на горе Преображения: «Хорошо нам здесь». Но у нас у всех, и у вас, дорогая рождающаяся семья, есть радостная вера и надежда: все лучшее еще впереди, несмотря на все трудности этой временной жизни. Ради этого будущего чуда встречи Церкви со Христом и ради жизни в Его будущем блаженном Царстве любви, света, мира и вдохновения мы ходим в церковь, проявляем живую веру, учимся любить, учимся вмещать друг друга, учимся носить бремена друг друга, делить горести и радости, учимся быть угодными Богу. Ради этого совершенства вы создаете сегодня свой союз любви в Господе, чтобы научиться любить и жить для ближнего во славу Господа. Этого никто не может отнять. Это так прекрасно! Григорий Богослов учил о счастье верующих в браке: «*Связанные узами супружества, заменяем мы друг для друга и руки, и ноги, и слух. Супружество и слабого делает вдвое сильнее... Общие заботы супругов облегчают для них скорби и общие радости восхищают обоих. Для единодушных супругов и богатство делается приятнее, а в бедности самое единодушие приятнее богатства. Для них супружеские узы служат ключом целомудрия и пожеланий, печатью необходимой привязанности*». Не случайно в древней Греции женщины считали свой возраст не со дня рождения, а со дня брака, подчеркивая этим, что только брачная жизнь имеет для них смысл.

Итак, мы видим, что Бог создал, хранит, благословляет и освящает брак как союз мужчины и женщины, как такое сообщество двух любящих сердец, в котором они самым лучшим образом проходят школу земной жизни, изменяют свои характеры, учатся любить и прощать, учатся понимать ближнего, воспитывать детей и растить их будущими гражданами Царства Небесного, готовятся к брачному пиру на небесах и к вечному блаженству. Семья подарена Богом не для ленивых и не для эгоистов. И сегодня, когда окружающий нас мир переполнен эгоизмом, когда таким наглым образом греховный мир извращает понимание брака и семьи, извращает понимание любви в браке, понимание роли отца и матери, хочется особо подчеркнуть и напомнить вам, дорогие жених и невеста, что брак — ***это Божье установление, а не ваше личное дело***. Тот, кто разрушает Божьи принципы семьи, становится не только неудачником, но и противником Богу, противником Его совершенных и неизменных законов земного бытия. Никому не приходит в голову легкомысленно и безнаказанно нарушать даже земные законы государства, например, разрушать дома, брать что-то не свое, потому что так ему вдруг захотелось; никому не приходит в голову быть таким беспечным, чтобы нарушать, например, физический закон всемирного тяготения и прыгать в безумии с огромной высоты без парашюта. Тем более это важно по отношению к ***Божьим законам***, которые установил Творец для Своего любимого творения с целью дать блага человеку. Вот почему Господь так строго предупреждает об ответственности вступающих в брачный союз молодых людей и всех нас: «**Итак, что Бог сочетал, того человек да не разлучает»** (Мк.10:9**)**. Сегодня вы перед Богом, перед церковью, перед всем духовным миром, перед родными и друзьями берете на себя те самые совершенные обязательства, которые заповедал Господь, ту полноту ответственности, которая необходима, чтобы сохранить и преумножить благословения и радость семейной жизни. Сегодня вы даете обещание сделать друг друга счастливыми, даете обещание исполнять ***свои*** обязанности в браке, забывая свои права и помня только о своих обязанностях. Американский писатель Л.К. Анспахер (1874-1947) выразил эту ответственность такими словами: «*Брак представляет собой отношения между мужчиной и женщиной, где независимость обеих сторон одинакова, зависимость обоюдна, а обязательства — взаимны*». А еще ярче эту мысль взаимной ответственности и служения друг другу выразил другой американский писатель А. Бирс (1842-1914): «*Брак — это сообщество, состоящее из господина, госпожи и двух рабов, общей численностью в два человека*». Сегодня вы даете обещание перед Богом отдавать свои дарования, свои сердца, дела, чувства, мысли и слова для служения самому близкому человеку — своей половине. Это — пред Богом, это — навечно, это — навсегда.

 Какие же важнейшие законы семейной жизни должны исполнять муж и жена, чтобы быть в благословении и под Божьим покровительством, чтобы сделать счастливыми себя, своих детей и внуков? Что важно знать и делать, чтобы в этом мире, ожесточенном и безразличном ко всему святому, ваша семья была крошечным уголком рая на земле, чтобы вы могли пронести и сохранить лучи райского света в одном маленьком и уютном сообществе? Для понимания этого сегодня обратимся не только в прошлое, но и в будущее и посмотрим на брачный пир на небесах в вечности.

 Брачный пир на небесах описывается голосами неизреченной радости: «7 **Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя.** 8 **И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых**».

 Чистый и светлый виссон небесной невесты — в исполнении воли Божьей во всем, в святости, в непоколебимости веры и верности Господу, в сохранении истины, в любви к Богу, друг другу и к людям. Все это должно иметь место и в семейной жизни. Самые важные принципы взаимоотношений в браке заключаются в следующих словах, которые отражены в Священном Писании:

Еф.5:21-33: «**Повинуясь друг другу в страхе Божием. Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу, потому что муж есть глава жены, как и Христос глава Церкви, и Он же Спаситель тела. Но как Церковь повинуется Христу, так и жены своим мужьям во всем. Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна. Так должны мужья любить своих жен, как свои тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены тела Его, от плоти Его и от костей Его. Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и будут двое одна плоть. Тайна сия велика; я говорю по отношению ко Христу и к Церкви. Так каждый из вас да любит свою жену, как самого себя; а жена да боится своего мужа**».

 Здесь отражен основной закон отношений в браке, небесная конституция семейной жизни. Это — не домострой, это — не устаревшие сегодня принципы, а вечные истины, данные вечным и неизменным Богом. В семье не может счастливым быть один, но только вместе, когда проявляется любовь не как временное увлечение и вздохи, а любовь, которая живет счастьем другого человека и никогда не перестает. О такой любви французский писатель В. Гюго (1802-1885) сказал: «*Высшее счастье в жизни — это уверенность, что вас любят: любят ради вас самих, вернее сказать — любят вопреки вам*».

 Имея абсолютно равную ценность пред Богом, муж и жена различаются в своем назначении и в своих обязанностях в соответствии с той природой, которой наделил Бог мужчину и женщину:

*муж — глава, а жена — в добровольном повиновении и под защитой главы;*

*муж — лидер, а жена — помощница, соответственная ему, соработница;*

*муж — сильный, а жена — нежная, чуткая, смиренная, крохотный и немощнейший сосуд, чем особенно прекрасна;*

*муж — добытчик, а жена — хранительница;*

*муж — надежность, а жена — верность;*

*муж — инициатор, а жена — кроткий советчик;*

*муж — опора, щит, крепость, а жена — нежное украшение*

*крепости, слава своего мужа, вдохновение и тепло.*

 Что может быть прекраснее такого совершенства, когда каждый исполняет свое назначение?! Бог дал эталон, а нам надо стремиться жить по нему.

 Важнейшей ***обязанностью жен является послушание***.

. ***Быть послушной*** помощницей своему мужу, повиноваться ему и уважать его, чтобы выйти из рабства гордыни, быть свободной в Господе, иметь благо и мир в семье и защиту под авторитетом мужа и через это — Бога. Жена должна повиноваться мужу:

1. ***как*** ***Господу***, т.е. признавать власть, ответственность и главенство мужа, данное ему от Бога, и отдавать мужу должное почтение и уважение;
2. ***как Церковь Христу***, т.е. повиновение во всем по Слову Божьему, благодарность за все, исполнение в радости служения помощницы для мужа без ропота и сомнения;
3. ***повиновение в страхе***, т.е. боязнь причинить боль самому близкому человеку, трепетное отношение к мужу, желание приносить добро и благо ему.

Послушание — мир в семье и мир с Богом, а непослушание — война в семье и бунт против Бога. Научиться так повиноваться с радостью — это огромный труд и совершенствование с Божьей помощью. Когда жена будет приближаться к этому, к ней можно отнести известный афоризм о величии мужей, имеющих таких жен: «*За спиной великих мужей всегда стояли не менее великие женщины*». Именно смиренные, кроткие женщины могут проявлять много творчества, иметь самые высокие позиции в обществе, иметь уважение и в то же время не стать гордыми и эгоистичными, они могут не только приобретать своих мужей житием жен, но и помогать им стать настоящими мужчинами. Жена, не ведущая мужа вперёд, непременно толкает его назад. Послушная жена — не рабыня, она в тысячи раз более свободна в послушании, чем те, которые пытаются брать на себя несвойственный груз ответственности, разрушать данную им красоту нежности и женственности, красоту кроткого духа, красоту слабости в природе женщины, которая возвышается любовью мужа, которому она с радостью послушна и находится с ним в единстве. Языком поэзии это можно сказать так:

*Создал Творец в раю прелестном*

*Тебя и слабой, и ранимой,*

*Чтоб в этой слабости чудесной,*

*Под сенью милости небесной*

*Была мужчиной ты хранима.*

*Ты рай покинула, но прежде*

*Тебе дал Бог любовь из рая,*

*Он дал тебе красу и нежность,*

*Чтоб тайна вечности безбрежно*

*В любви светилась, не сгорая*.

 Важнейшая ***обязанность мужа — любить свою жену***, благоразумно обращаться с ней как с немощнейшим сосудом, осуществляя руководство семьей по Божьему Слову. Это не только и не столько восторг ее фигурой, лицом, телом, ее голосом, походкой, а ***безусловная любовь*** к жене. Все женщины, которых любят без всяких условий, всегда прекрасны. В Еф.5:25-33 подчеркивается триединый критерий любви к жене:

1. ***как Христос возлюбил Церковь*** и предал Себя за нее, т.е. любить не за что-то, а вопреки всему, любить без условий, терпеть ради жены все трудности, смиряя и умерщвляя эгоизм, создавать все условия для расцвета лучших качеств жены;
2. ***как свое тело***, т.е. заботиться о жене, чтобы не было духовных болезней;
3. ***как самого себя***, т.е. все должно быть направлено на благо жены как своей половины.

В такой любви заключается сердце отношений мужа к жене. На такую любовь должны быть устремлены все усилия, такую любовь муж обещает сегодня проявлять к своей жене. Восточная мудрость гласит: «*Многие женятся на своих девушках, потому что влюблены, а счастливые женятся, чтобы любить*». А это значит, что мужья должны научиться в семье жить для блага своей половины и для блага детей, познавать свою жену, снисходить, прощать, помогать ей, беречь, ценить, восхищаться ей, переносить все ради нее, позволить ей больше, чем себе, потому что она дана мужу как подарок от Бога.

 Языком поэзии это можно выразить так:

*Во все дни к жене любовь яви,*

*Чтоб душа несла небес мгновенья,*

*Можно вдохновлять и без любви,*

*Но нельзя любить без вдохновенья.*

*Себялюбьем можно все убить,*

*Нет любви, где нет к жене вниманья,*

*Можно понимать и не любить,*

*Но нельзя любить без пониманья.*

*Нет движенья — радости не быть,*

*Измененья — свет для умиленья,*

*Можно, обновляясь, не любить,*

*Но нельзя любить без обновленья.*

*К счастью путь силен восторг пробить,*

*Миг восторга дарит нам удачу,*

*Можно, восторгаясь, не любить,*

*Но любовь несет восторг отдачи.*

*Пусть коснется жертвенность тебя,*

*Чтоб любил всю жизнь, не уставая,*

*Можно отдавать и не любя,*

*Но нельзя любить, не отдавая.*

*Древние повествуют, что во время своих военных походов персидский царь Кир взял в плен одного князя с его семьей. Кир спросил князя: «Что ты мне дашь, если я верну тебе свободу?» «Половину моего царства», — был ответ. «А если я освобожу и твоих детей?» — «Все мое царство». «А что ты дашь за свободу твоей супруги?»— «Себя самого!». Киру так понравился ответ этого князя, что он даровал всей семье свободу без выкупа. На пути домой князь спросил свою жену: «Заметила ли ты, насколько великодушен был Кир?». На это она ответила: «Я видела только того, кто сам был готов отдать свою жизнь, чтобы выкупить мою свободу!*».

Христос не только был готов, но и отдал жизнь за нас всех. Такой любовью возлюбил нас Господь и искупил Свою Церковь-невесту, чтобы в чудное время установления Царства Христова пригласить на брачный пир в вечности. И я хочу вам пожелать самого великого: нет, не земного богатства, не изменчивой похвалы от людей, не жизни до ста лет, а такой жизни для совместного служения Богу и ближним, чтобы вам быть участниками брачного пира на небесах с Господом. А для этого любите и постоянно учитесь любить Бога, друг друга и всех людей. И если вам и всем нам так хорошо сегодня, если наши сердца поют и трепещут, то насколько же превосходнее будет там. Там мы увидим своих родных и близких, всех героев веры, там увидим всех Апостолов, там увидим сияющего славой Христа, Который даст нам неизвестную доселе чистоту, чтобы и мы сияли, как солнце. Там мы услышим ангельские песнопения, там облечемся в «**виссон чистый и светлый**», в одежды веселья и несказанной радости.

И пусть ваше сегодняшнее единение в союз любви будет светлым шагом на пути к этому блаженству, а ваша семейная жизнь будет исполнена добрыми плодами, украшающими ваши сердца для вхождения в Небесный город Иерусалим. Ваше счастье в настоящем и в будущем зависят от вас. Да благословит вас Господь! Аминь.

**Семь возгласов верности в страданиях на кресте**

**Ин.19:23-30:** «23 **Воины же, когда распяли Иисуса, взяли одежды Его и разделили на четыре части, каждому воину по части, и хитон; хитон же был не сшитый, а весь тканый сверху.**24 **Итак сказали друг другу: не станем раздирать его, а бросим о нем жребий, чей будет, — да сбудется реченное в Писании: разделили ризы Мои между собою и об одежде Моей бросали жребий. Так поступили воины.** 25 **При кресте Иисуса стояли Матерь Его и сестра Матери Его, Мария Клеопова, и Мария Магдалина.**26 **Иисус, увидев Матерь и ученика тут стоящего, которого любил, говорит Матери Своей: Жено! се, сын Твой.** 27 **Потом говорит ученику: се, Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе.**28 **После того Иисус, зная, что уже все совершилось, да сбудется Писание, говорит: жажду.**29 **Тут стоял сосуд, полный уксуса. Воины, напоив уксусом губку и наложив на иссоп, поднесли к устам Его.**30 **Когда же Иисус вкусил уксуса, сказал: совершилось! И, преклонив главу, предал дух**».

 Самое большое искушение для человека, которое преследует его всю жизнь, состоит в том, чтобы допускать мысль и начать жить так, будто изначальная Божья цель для нас — это благополучная жизнь на земле, а Царство Божье при этом отодвигается на второй план. Это приводит к глобальному искажению христианских ценностей, к поиску комфорта, а не к поиску Божьего, к бегству от всяких трудностей и страданий, к жизни без креста. Но Божье устройство жизни таково, что чем человек ближе к Богу, тем сильнее у него скорби и напасти. Справедливо отмечал православный епископ Игнатий Брянчанинов (1857-1861), что если человек не распят для грехов, то он — не Христов, когда писал: «*Где бы я ни был, в уединении ли, или в обществе человеческом, свет и утешение в мою душу изливаются от креста Христова, Грех… не перестает говорить мне: «Сойди со креста». Увы! Схожу с него, думая обрести правду вне креста — и впадаю в душевное бедствие. Я, сошедши с креста, остаюсь без Христа*».

Апостол Павел хвалится не своим высоким званием и положением, а крестом Христа, спасшего от греховного рабства и ложных ценностей мира: «**А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня мир распят, и я для мира**» (Гал.6:14). Он утверждает, что «**те, которые Христовы, распяли плоть со страстями и похотями»** (Гал.5:24).

И вот что удивительно в христианской жизни: то, чего мы больше всего боимся (несправедливые обвинения, искушения, страдания, скорби), при условии любви к Господу Он превращает для нас в величайшие блага. Как научиться проходить Божью школу очищения в земной жизни, как уметь превращать трудности в победы, а скорби — в золото для вечности? Как обрести такую веру, чтобы наши слова «да будет, Господи, Твоя святая воля», были не выражением отчаяния или бессилия, а полным доверием Богу и согласием с Его самой совершенной и благой волей для нас? Как принять всем сердцем Божью истину, что «**многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие**» (Деян.14:22); что «**претерпевший же до конца спасется**» (Мф.24:13)? Как принять с силой веры Слово Божье, которое говорит, «**чтобы никто не поколебался в скорбях сих, ибо вы сами знаете, что так нам суждено**» (1Фес.3:3) и «**Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни»** (Отк.2:10)? Господь дает ответы на все вопросы: «**Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцом Моим на престоле Его**» (Отк.3:21). Слова «**как и Я победил**» означают, что верующие должны побеждать, как и Христос:

Флп.2:6-9: «**Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени**».

Если мы хотим научиться претерпевать всякую скорбь, то для нас должно быть необходимым смотреть на Спасителя и подражать Ему. Перед нашим взором и в глубине наших размышлений должен быть начертан крест Голгофы и распятый на нем Святой Сын Божий, Который является Начальником и Совершителем веры (Евр.12:2). «**Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими… Ибо Господь кого любит, того наказывает, бьет же всякого сына, которого принимает**» (Евр.12:3,6). Мы должны мысленно приходить на Голгофу, помещать свои мысли и сердце в этом центре неба и земли, чтобы ни на миг не забыть, какой ценой мы куплены. Трепетно об этом говорит христианский писатель Макс Лукадо: «*Задержись на Голгофском холме. Дотронься до дерева креста и примерь гвоздь к своей руке. Глотни кислятину дешевого вина и почувствуй царапину от тернового шипа на своей брови. Прикоснись к бархату уличной грязи, пропитанной кровью Бога. Позволь орудиям пыток поведать свою историю. Послушай, как они расскажут о том, что сделал Бог, чтобы завоевать твоё сердце*». Задержимся и мы сегодня, в день участия в Вечере Господней, на этом клочке земли, подойдем своими сердцами поближе ко кресту, чтобы услышать последние слова, которые сказал наш Господь в тяжких муках за нас.

Святой Бог перенес шесть часов мучений и агонии на кресте среди разбойников перед толпой, которая взывала своими криками в ожесточенном сердце: «Распни!».

«23 **Воины же, когда распяли Иисуса, взяли одежды Его и разделили на четыре части, каждому воину по части, и хитон; хитон же был не сшитый, а весь тканый сверху.**24 **Итак сказали друг другу: не станем раздирать его, а бросим о нем жребий, чей будет, — да сбудется реченное в Писании: разделили ризы Мои между собою и об одежде Моей бросали жребий. Так поступили воины**».

По поступкам на момент распятия Христа не было злейших людей, чем распинающие Своего Спасителя. Воины издеваются над святым Сыном Божьим, ради забавы делят одежды. Они и в мыслях не могли себе представить, что исполнили пророчество, написанное за тысячу лет до его осуществления: «**Ибо псы окружили меня, скопище злых обступило меня, пронзили руки мои и ноги мои. Можно было бы перечесть все кости мои; а они смотрят и делают из меня зрелище; делят ризы мои между собою и об одежде моей бросают жребий**» (Пс.21:17-19).

Тот, Который создал все и всех, Который вдохнул дыхание жизни в каждого человека, умирает от их рук, переносит издевательства и сарказм, оскорбления и глумления. Я не сразу нашел ответ на свой вопрос: «Почему наш Господь перенес все самые страшные глубины страданий и так долго был в мучениях и агонии? Разве недостаточно было уплатить за нас Своей праведной Кровью, отдав жизнь быстро, за несколько минут, не перенося шесть часов неимоверных страданий?». И я нахожу ответ только в том, что Он так возлюбил нас, что прошел все глубины унижений и скорбей, чтобы никакое сердце человеческое не могло предательски прокричать: «Он же Бог, Ему все возможно, Ему легче, чем мне». Господь, будучи во Плоти, перенес все физические страдания, как человек. Нет ни одного такого страдания и унижения, которое бы не перенес наш Господь. Но не только телом страдал Спаситель. Непостижимыми были страдания святого Господа духом и душой, разделение Его с Отцом Небесным, когда Он принимал все грехи мира на Себя.

И еще одна важная истина открывается для нас, верующих: Он готовил Своих последователей к тому, чтобы они могли переносить скорби. Уже с самого начала существования Церкви верующие были подвержены гонениям, которые продолжались в течение всей истории. Господь знал, что после Него Его дети испытают все: оставленность и предательство, гонения и клевету, ожесточенные нападки и преследования со стороны грешного мира, пытки и смерть. Господь смотрел в будущее и являл нам Его в Своем пророческом Слове:

Мк.8:34-38: «**И, подозвав народ с учениками Своими, сказал им: кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною. Ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня и Евангелия, тот сбережет ее. Ибо какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? Или какой выкуп даст человек за душу свою? Ибо кто постыдится Меня и Моих слов в роде сем прелюбодейном и грешном, того постыдится и Сын Человеческий, когда приидет в славе Отца Своего со святыми Ангелами**».

Ин.16:33: «**В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир**».

Ин.15:20: «**Помните слово, которое Я сказал вам: раб не больше господина своего. Если Меня гнали, будут гнать и вас; если Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше**».

Лк.21:19: «**Терпением вашим спасайте души ваши**».

2Кор.4:11: «**Ибо мы живые непрестанно предаемся на смерть ради Иисуса, чтобы и жизнь Иисусова открылась в смертной плоти нашей**».

 Многие верующие будут замучены во время гонений антихриста при пятой печати:

Отк.6:9-11: «**И когда Он снял пятую печать, я увидел под жертвенником души убиенных за слово Божие и за свидетельство, которое они имели. И возопили они громким голосом, говоря: доколе, Владыка Святый и Истинный, не судишь и не мстишь живущим на земле за кровь нашу? И даны были каждому из них одежды белые, и сказано им, чтобы они успокоились еще на малое время, пока и сотрудники их и братья их, которые будут убиты, как и они, дополнят число**».

 Слово Божье предупреждает нас, чтобы мы понимали и глубоко усвоили Божью истину: путь за Христом не является широкой и беспечной дорогой, этот путь узкий и тернистый, путь испытаний, смирения и терпения, стойкости и верности до конца. Земная жизнь дана нам не для развлечений и удовольствий. Земная жизнь — это лишь прихожая рая, это время подготовки наших характеров для вечной жизни, время испытаний и трудных уроков, которые надо достойно пройти. И в этом нам помогает пример Спасителя. Господь страдает вместе с нами во всех ситуациях, переживая за Своих детей и укрепляя нас в вере, ограждает нас, остается верным и не попустит нам «**быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести**» (1Кор.10:13). Нам так важно взирать на Голгофу и на Начальника и Совершителя веры и следовать по следам Его. Нам так важно сегодня, когда Пришествие Спасителя стремительно приближается, оставить ценности этого мира, оставить распри и обиды, жить вечным, иметь твердую надежду на Христа и помнить, что «**всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист**» (1Ин.3:3). Если Господь пожертвовал ради нас всем (почетом, славой, блаженным пением Ангелов, Своей Жизнью), то это означает, что мы Ему дороже всего в Его глазах, что Он не оставит нас, что Он доведет начатое дело нашего вечного блаженного пребывания с Ним до конца. Важно, чтобы мы были верными, не боялись и верили.

 Любящий Бога в земной жизни проходит через такие страдания, которые не имеющие глубокой веры и любви к Богу не выдержали бы.

Но самый пик скорби будет в последнее время, в последние 1260 дней, когда будет допущена власть антихриста и будут беспрецедентные гонения на христиан и на духовный остаток Израиля. Подобно тому, как у Господа пик страданий был в последние дни земной жизни, так и у Церкви (Невесты Христа) верность и любовь будут максимально испытаны в самое последнее время, когда будет «**великая скорбь, какой не было от начала мира доныне, и не будет**» (Мф.24:21). Апостол Петр предваряет предстоящие страдания детей Божьих словами:

1Пет.2:19-21: «**Ибо то угодно Богу, если кто, помышляя о Боге, переносит скорби, страдая несправедливо. Ибо что за похвала, если вы терпите, когда вас бьют за проступки? Но если, делая добро и страдая, терпите, это угодно Богу. Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его**».

 Нам надо что-то пройти в жизни, пережить что-то серьезное, чтобы понять глубину любви Христа к нам. Мы еще очень мало достигли в жизни, если цепляемся за временные земные ценности и все силы направляем на свои удобства; если ничего не отдаем, а только берем; если обижаемся и выпячиваем свое «Я»; если не созидаем и ропщем при первых трудностях; если не беспокоимся о спасении душ родных и ближних. Будем учиться рассуждать о распятом за нас Господе, взирать на крест Голгофы, где Бог максимально явил Свою любовь к людям в Иисусе Христе. Будем сегодня готовить себя к перенесению очистительных испытаний.

 Если бы несовершенный человек придумал план спасения людей и избирал принципы установления Царствия Божьего, то он бы посадил на победных белых коней себя и себе подобных, впереди посадил бы Всемогущего Христа, Который бы справедливо уничтожил грех и всякое зло, воссел на троне и поставил бы Своих последователей управлять этим миром, дав им неограниченную власть. Но тогда бы никто не устоял, никто из людей, ни ты, ни я. Но Бог избрал самый, на первый взгляд, немощный и нелогичный путь и принцип установления Царства Божьего: отдать Себя, уплатить Собой, искупить всех, дать всем возможность ***добровольно*** получить прощение и дать выбор для каждого. Для создания Царства Божьего из добровольцев, влекомых любовью, Иисусу нужно было уничижить Себя, умереть ради нас и вместо нас. Любовь только тогда является любовью, когда она добровольно жертвует собой ради счастья других. И на вопрос людей, не понимающих величия любви Божьей и говорящих: «Где же любовь Бога, если вам надо страдать?», мы можем с верой ответить: «Она там, на кресте Голгофы». Там, в самых неимоверных муках Господь думает не о Себе, а о врагах, распинающих Его; Он проявляет заботу обо всех; Он сохраняет верность Отцу и Своей цели — спасению человечества.

Дорогие братья и сестры! Господь допускает страдания и скорби верующих (особенно в период великой скорби) по трем важным причинам:

1. Для *испытания и очищения* Церкви, чтобы не великая блудница, а верная и живая Церковь Господа очистилась через страдания, глубже усвоила любовь Христа, Его природу, чтобы как верная Невеста она была послушна во всем и готова была с Его помощью не убегать от трудностей и не оставлять своего Небесного Жениха, а пройти любые трудности ради вечности и Его любви, чтобы характер в Царстве Божьем был, как золото после очищения огнем (1Пет.1:7). В скорбях мы видим себя, какие мы есть.
2. Для проявления *примера* добровольной и бескорыстной любви к Спасителю во всех обстоятельствах и для принятия веры другими людьми из язычников и Израиля, когда истинные Христиане как свет мира и соль земли своей стойкой верой будут указывать на Христа и *призывать к покаянию* и спасению до тех пор, пока не начнет изливаться гнев Божий. Команда спасателей должна уходить последней.
3. Для окончательного решения вопроса о *добровольной победе добра над злом*, для добровольной *(а не из-за выгоды)* и жертвенной любви (любить не тогда, когда все хорошо, а всегда, во всех обстоятельствах, любить любовью, которая составляет сущность будущего Царства Божьего и является принципом его устройства).

Ради устройства будущего Царства Божьего на основе любви-агапе Господь страдает на кресте. Божья любовь на кресте была настолько велика, что она простиралась в вечность, она была настолько обширна, что обнимала весь мир, она была настолько конкретна, что адресована каждому человеку. Она адресована и нам сегодня. Господь явил всем нам пути победы во всех предстоящих трудностях через любовь, которая не зависит от обстоятельств и действий других, через смирение под крепкую руку Божью, через верность Божьему Слову, через претерпевание до конца. Это отчетливо видно по тем последним семи фразам, которые Господь произнес на кресте. Возьмем для себя духовные уроки побед в скорбях из этих великих и последних слов Господа в земной жизни. Для этого воспользуемся и другими текстами Евангелия.

1. *В первом возгласе была выражена любовь к врагам и обижающим*:

Лк.12:34: «**Отче! Прости им, ибо не знают, что делают**».

 Господь любит людей, независимо от их отношения к Нему. Он не имеет обиды на людей и не говорит: «Зачем Мне страдать и умирать за людей, которых Моя смерть вовсе не трогает». Тактика дьявола состоит в том, что, толкая людей на грехи, он надеется, что дети Божьи перестанут любить, а перестав любить и исполнившись ненавистью, они теряют суть и силу веры Христовой. И для нас здесь урок. В любых ситуациях, в самых тяжких скорбях надо не устать любить, не обозлиться и не ожесточиться, зная, что Бог видит наше сердце. По примеру Господа, по примеру первомученика Стефана и других героев веры нам надо молиться за обижающих и одерживать духовные победы над злом и жестокостью своей любовью, подключая при этом помощь и силу Бога.

1. *Во втором возгласе было проявлено желание привести людей ко спасению в самых отчаянных обстоятельствах*

Господь прощает сокрушенного сердцем разбойника, который поверил в самой тяжелой ситуации, увидел во Христе Спасителя и, смирившись сердцем, обратился к Иисусу. «Вспомни обо мне Господи» — эта молитва родилась в сердце разбойника через созерцание Славы и Величия Христа.Поведение Христа на кресте было необычным, Он вел Себя не как преступник и виновный, а как любящий Спаситель, как свет миру. И Господь прощает раскаявшегося разбойника. В самых отчаянных обстоятельствах Он не перестает совершать спасение людей.

Лк.23:43: «**Истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю**».

И здесь для нас также важный урок духовной победы: свидетельствовать своей жизнью, любовью и непоколебимостью всем людям о спасении через веру в Господа до самого конца, до самой последней минуты жизни, пока не излился гнев Божий на нечестие. Даже в преддверии смерти грешного мира кто-то еще может спастись.

1. В *третьем возгласе выражена забота о ближних.*

Господь проявил заботу о Своей Матери.

 «25 **При кресте Иисуса стояли Матерь Его и сестра Матери Его, Мария Клеопова, и Мария Магдалина.26 Иисус, увидев Матерь и ученика тут стоящего, которого любил, говорит Матери Своей: Жено! се, сын Твой.** 27Потом говорит ученику**: се, Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе**». В этом тексте идет повествование о том, что у креста стояли, скорее всего, четыре женщины: *Мать Иисуса* Мария; *мать Иоанна* Соломея, сестра Марии; *жена Клеопова* Мария; *Мария Магдалина*.

 Несмотря на тяжкие страдания, Господь заботится о других. Будучи окровавленным и истерзанным, Он заботится не о Себе, а о другом, о Своей Матери. И здесь еще один важный путь духовной победы для нас: в часы скорбей: прилагай усилия, чтобы после тебя было легче тем, которые были с тобой, думай не только о себе, но и о самых близких тебе людях.

1. *В четвертом возгласе Иисус проявляет верность Слову Божьему*.

Господь совершает молитву во исполнение пророчества, сказанного за тысячу лет до распятия: Пс.21:2: «**Боже мой! Боже мой! для чего Ты оставил меня**?».

Мф.27:46: «А около девятого часа возопил Иисус громким голосом: “**Или, Или! лама савахфани? то есть: Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?"**».

Иисус нес грехи всех, кто жил во все времена. Этим возгласом Он выразил суть страданий без Бога. Его Отец покинул Его на время. Это был пик страданий, страданий духа и души, но Господь до конца испил чашу гнева Божьего, который должен был излиться на нас, грешных людей. Он сделал это добровольно и спас нас. Уроком духовной победы здесь выступает верность до конца, неотступность в исполнении воли Божьей при самых тяжких обстоятельствах. Мы знаем, что во времена советской власти положение верующих было очень тяжелым. Выбор, который стоял перед ними, был нелегким. «Откажись от веры в Бога, и ты получишь диплом о высшем образовании», — слышали верующие студенты. «Откажитесь от Бога, и мы не станем забирать у вас детей», — слышали верующие родители. «Откажись от Бога, и ты выйдешь на свободу», — слышали узники совести. Христианам приходилось доказывать верность Христу и стоять до конца, жертвуя семьей, карьерой, дипломом, спокойной и благополучной жизнью.

Скорби когда-то окончатся, а любовь Божья будет вечной. Если применить это к великой скорби, то надо все претерпеть, потому что три с половиной года страданий по сравнению с бесконечной вечностью — это миг. Этот выбор (избежать скорби и смерти физической и лишиться навсегда вечной жизни или же принять скорбь и даже смерть, чтобы воскреснуть и иметь жизнь вечную) будет являться самым серьезным, он будет самым глобальным шагом к вечному блаженству, и верные по достоинству оценят это в Царстве Божьем.

1. *Самый короткий пятый возглас о жажде спасения грешников, о жажде воды живой, о жажде чистоты и святости*.

«28 **После того Иисус, зная, что уже все совершилось, да сбудется Писание, говорит: жажду.**29 **Тут стоял сосуд, полный уксуса. Воины, напоив уксусом губку и наложив на иссоп, поднесли к устам Его**.».

 Между третьим возгласом и пятым, скорее всего, прошло три часа тьмы по всей земле: от полудня до трех часов по полудни. В это время Иисус был оставлен Отцом на время. Его крик «Жажду» свидетельствовал о физической жажде, усиливавшейся от мук распятия. Но он также напоминает нам, что Его духовная жажда осуществления плана Божьего превосходила физическую жажду. Ранее воины поднесли Иисусу уксус, смешанный с желчью: «**Дали Ему пить уксуса, смешанного с желчью; и, отведав, не хотел пить**» (Матф.27:34). Господь отказался ранее от той смеси, потому что она была обезболивающим средством, а Он нес наши грехи в полном сознании. А сейчас здесь был иссоп — растение, которое использовалось в иудейской пасхе (Исх.12:22).

 Духовный урок для нас — исполнить до конца Божье назначение в нашей жизни через жажду чистоты и святости, которая должна быть превыше всякой физической жажды.

1. *Шестой возглас является торжеством свершения плана искупления*.

«30 **Когда же Иисус вкусил уксуса, сказал: совершилось! И, преклонив главу, предал дух**».

 Слово, переведенное на русский как «совершилось», означает на греческом «уплачено». Господь совершил наше искупление, уплатив самым дорогим — Своей жизнью. Он открыл миллионам людей путь в Царство Божье. Эта цена высока и непревзойденна, подобно тому как непревзойденна цена Творца по сравнению со всем Его творением. Поэтому никто не сможет перекупить спасенные души, если они сохраняют веру. И здесь важным уроком для нас является то, что мы уже искуплены, за нас уплачена самая высокая цена, что «никто не похитит» верующих из руки Господа (Ин.10:28), если они сами не обольстятся и не пойдут добровольно на поводу дьявола. Важно сохранить твердость и веру в то, что Господь доведет дело нашего спасения до конца, что бы ни случилось с внешними обстоятельствами, окружающими нас. В этом сила и величие жертвы Христа на Голгофе.

1. *Седьмой возглас является свидетельством добровольности смерти Христа за нас и свидетельствует о полном подчинении Богу Отцу*.

Лк.23:46: «**Отче! В руки Твои предаю дух Мой**».

 Урок и путь духовной победы для нас — полная и добровольная принадлежность Богу и добровольная зависимость по исполнению Его воли до самого конца жизни.

 Пройдет еще немного времени, и Иисус воскреснет, чтобы мы имели новую и обновленную жизнь и воскресли в День Господень, в День Его Второго Пришествия:

1Кор.15:20-23: «**Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших. Ибо, как смерть через человека, так через человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец Христос, потом Христовы, в пришествие Его**».

 Но до этого самого радостного момента в нашей жизни надо дожить, надо сохранить веру, совершить течение, исполнить свое назначение, достойно перенести все испытания, победить страх и остаться верными Господу. Нам, естественно, не хочется страдать, но страдания являются неотъемлемым элементом нашей подготовки к вечности. Один старец сравнил страх христиан перед страданиями с выпечкой хлеба: «*Если бы хлеб мог говорить, то он, когда мы бросаем его в раскаленную печь, начал бы вопить: «На помощь! Вытащите меня отсюда! Я сгорю!» Но мы знаем, что хозяин не допустит сгорания хлеба, и знаем, что пока хлеб не пропечется, он — бесполезен, и чем лучше он пропечется, тем он вкуснее и полезнее*».

Никто из нас не знает, как может повести себя христианин в самых тяжких обстоятельствах, когда полностью проявляется наша внутренняя сущность. Но мы верим и просим Господа, чтобы Он укрепил нас. Мы не должны терять тех побед, тех возможностей и тех сил, которые Господь приобрел для нас Своей Кровью. Нам надо постоянно взирать на подвиг Христа на кресте духовными очами, не застланными заботами века сего, рассуждать о жертве Сына Божьего за каждого из нас и подражать Ему в верности Богу. Обстоятельства могут быть сильнее нас, но они не могут быть сильнее Бога, на Которого мы уповаем и Который говорит нам через Свое Слово:

Отк.21:7: «**Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет Мне сыном**».

Итак, отметим в ***заключение***:

***Своими страданиями и смертью на кресте*** ***Господь открыл узкий путь в Царство Божье, и никто не войдет туда без перенесения в терпении и верности своей меры очистительных скорбей***. Для победы в скорбях необходимо:

1. Постоянно взирать на крестные страдания Христа и, подражая Ему, смирением и терпением превращать скорби и искушения в духовные победы для вечности.

2. Использовать для духовных побед принципы Христа, которыми Он пользовался в самых тяжких испытаниях на кресте:

-не ожесточаться, а любить врагов и молиться за обижающих;

-до самого последнего мгновения жизни свидетельствовать людям о спасении;

-оставаться верным Господу, Его Слову и уповать на Его обетования, идти до конца;

-во всех страданиях проявлять заботу о ближних;

-жаждать, святости и вечности; жить твердой верой, что никто не имеет над нами власти, кроме Христа, Который уплатил за нас Собой;

-добровольно и с твердой верой отдать себя в полную зависимость от Бога.

3. Не бояться очистительных скорбей и готовить себя сегодня к их перенесению как к необходимому этапу для вхождения в вечность с Господом.

Итак, ***побеждай все скорби смирением, терпением и верностью Господу, используя Его силу и источники духовных побед на кресте Голгофы***. Аминь.

**Верность до смерти**

Отк.2:8-11: «8 **И Ангелу Смирнской церкви напиши: так говорит Первый и Последний, Который был мертв, и се, жив:** 9 **Знаю твои дела, и скорбь, и нищету (впрочем ты богат), и злословие от тех, которые говорят о себе, что они иудеи, а они не таковы, но сборище сатанинское.**10 **Не бойся ничего, что тебе надобно будет претерпеть. Вот, диавол будет ввергать из среды вас в темницу, чтобы искусить вас, и будете иметь скорбь дней десять. Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни.**11 **Имеющий ухо слышать да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающий не потерпит вреда от второй смерти**».

 Земная жизнь человека — короткое время приготовления души к жизни вечной. И если мы не живем великой целью — достичь вечного единения и блаженства с Богом после воскресения праведных —, то мы упускаем самое важное в этой жизни и теряем блаженство будущей вечной жизни. К сожалению, человек большую часть своей жизни обращает внимание на самого себя, на то, как обошлись с ним люди, на то, в каких условиях проходит его жизнь. «***Меня*** обидели, ***я*** не замечен, ***мне*** выпало много трудностей, ***я*** радуюсь успеху моих детей, ***я*** не хочу этого делать, ***мне*** это не нравится, **я** считаю, ***я*** не согласен и т.д.», — эти слова чаще всего слетают с наших уст. Чтобы человек мог вырваться из коварного плена «я» и пошел по узкому пути достижения Царства Божьего, Христос на первое место ставит условие отречения от себя. Наш Господь делает самое бескомпромиссное заявление во всем Писании: «**Тогда Иисус сказал ученикам Своим: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною, ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее; какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою? ибо приидет Сын Человеческий во славе Отца Своего с Ангелами Своими и тогда воздаст каждому по делам его**» (Мф.16:24-27). Здесь Господь говорит, что для достижения самого драгоценного и вечного — жизни с Богом в Царстве Божьем — необходимо умертвить эгоизм и свои амбиции, принять все трудности следования за Христом (вплоть до потери земной жизни) и следовать за Ним на Его условиях, чтобы не обольститься временными и ложными земными радостями за счет потери вечности.

Самым большим обманом в жизни людей является поиск блаженств там, где их нет: в мимолетной земной человеческой славе; в суетных и быстроисчезающих наслаждениях мира; в тленном богатстве и влиянии на людей. Все эти радости быстро заканчиваются, а за ними стоит пропасть ада и пустота. С точки зрения благ, человеку часто хочется *все*, *сейчас* и *сразу*. Победить этот обман можно только живой верой в Господа. При этом земная жизнь истинной веры будет проходить узким путем через перенесение разного рода скорбей и страданий. Об этом предупреждает Христос: «**В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир**» (Ин.16:33). Этот выбор между узким и широким путем, между истинным блаженством и временными наслаждениями, между истиной и заблуждением, между очистительными страданиями и поиском земных благ является важнейшим в жизни, он не имеет компромиссов, потому что определяет будущность в вечности.

 Страдания и скорби на пути следования за Христом — это высшая школа очищения душ, высшая школа постижения любви Божьей и высшая школа получения ответов на те вопросы, на которые не может ответить ни одна книга, ни одно учение. Только тогда, когда человек пройдет эту школу в своей жизни, понимание учения становится действенным, оно растворяется верой в сердцах и становится незыблемой частью природы человека.

Эта школа скорбей за Христа так высоко ценится Господом, что в послании к страдающей Смирнской церкви нет ни одного порицания, а есть только похвала и высшее обетование для тех, кто приобретает качества, свойственные носителям духа этой церкви: «**Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни.** 11 **Имеющий ухо (слышать) да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающий не потерпит вреда от второй смерти**». В этом самом коротком из всех семи посланий к церквам даны самые желанные обещания Бога для верующих. Венец жизни — это полная награда в блаженной вечности со Христом, это жизнь во всей полноте славы. «**Побеждающий не потерпит вреда от второй смерти**». Это обетование Господа, Который имеет ключи ада и смерти. Первая смерть — это смерть физическая, отделение духа и души от тела. Вторая смерть — это смерть духовная, вечное отделение души от Бога. Эта вторая смерть ожидает нераскаявшегося грешника на последнем суде у Белого Престола. Для побеждающих все искушения в страданиях есть непоколебимое обетование от Господа: «**И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу, и тело погубить в геенне**» (Мф.10:28). А также: **«Верующий в Него не судится**» (Ин.3:18). Христиане, имеющие дух Смирнской церкви, гарантированно избавлены от суда у Белого Престола и от второй смерти. Они, сохранившие веру во всех испытаниях, не приходят на суд, а получают полную награду в вечности на судилище Христовом. Победители, имеющие качества и дух Смирнской церкви, получают особую и высшую награду, предназначенную мученикам.

Почему же Господь, Который представлен в этом послании как «**Первый и Последний, Который был мертв, и се, жив**» обещает такую высокую награду носителям духа Смирны? Потому что в этом проявлялась истинная вера и любовь христиан к Спасителю. Обещаниям Господа можно твердо верить, потому что Он — предвечный и изначально сущий Бог, Который все обстоятельства жизни держит в Своих руках. Как «Первый и Последний» Господь существовал предвечно. Он был тогда, когда еще не было человеческого зла, и будет существовать после того, как оно будет удалено. Открытие Господа с такими качествами для страдающей церкви есть утешение для всех, кто встречается с угрозой смерти за веру. Как Тот, Который «**был мертв и жив**», Он представляет Себя страдающей церкви в качестве самого большого Страдальца во Вселенной, Который перенес все муки и воскрес. Здесь повторяется характеристика Господа, данная в Отк.1:17,18: «**Я есмь Первый и Последний, и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти**». Господь приходит как Утешитель для страдающей церкви и как Прошедший все ступени страданий и Знающий, как помочь Своим детям. Нет никаких страданий в мире, которые бы не прошел Господь. Он испытал все. Поэтому Он говорит нам через Слово Божье, что это — временное страдание для вечной славы:

1Пет.4:13: «**Но как вы участвуете в Христовых страданиях, радуйтесь, да и в явление славы Его возрадуетесь и восторжествуете**».

Иак.1:12: «**Блажен человек, который переносит искушение, потому что, быв испытан, он получит венец жизни, который обещал Господь любящим Его**».

Смирнская церковь — это гонимая церковь. Церковь в Смирне образовалась в первом веке. Наиболее вероятно, что у истоков основания церкви стоял Поликарп Смирнский, который был замучен римскими властями (сожжен на костре). Греческое слово «смирна» на русском языке означает миро, пряность, древесная смола, которая была горькой, т.е. горечь. Название имело пророческое значение и означало горечь страданий и мучений христиан смирнского духа. В Смирне в то время нелегко было быть христианином. Смирна утвердилась как первая в провинции по верности императору (каждый год граждане должны были приносить жертвы кесарю и совершать поклонение ему, поэтому христиан, которые отказывались это делать, гнали, подвергали мучениям и смерти); Смирна была городом языческих храмов (Зевсу, Аполлону, Афродите, Асклепию), поэтому христианская вера воспринималась как нечто чуждое обществу; в Смирне было много иудеев, которые с помощью римских властей добивались заключения, страданий и даже смерти христиан, которые исповедовали Христа. Христианская церковь в Смирне была бедной и угнетаемой со всех сторон (со стороны властей; со стороны религиозных иудеев, со стороны неверующих мира сего), но она проявляла стойкость и верность Господу.

«9 **Знаю твои дела, и скорбь, и нищету (впрочем ты богат), и злословие от тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, а они не таковы, но сборище сатанинское.**10 **Не бойся ничего, что тебе надобно будет претерпеть. Вот, диавол будет ввергать из среды вас в темницу, чтобы искусить вас, и будете иметь скорбь дней десять**».

«**Знаю твои дела и скорбь, и нищету (впрочем ты богат)**». Господь все знает о нас, Он помогает нам нести страдания и укрепляет нас. Нести страдания, терпеть скорбь вплоть до смерти и сохранять верность Господу — это самое трудное дело. Эти страдания показывают, на что способна любовь к Господу, на какие жертвы она может идти. Гонимая Смирна имела немного сильных и знатных, потому что немногие из богатых во время гонений решались вступить на узкий христианский путь. Христиане внешне казались нищими, но духовно были богатыми, как писал Апостол Павел: «**Мы неизвестны, но нас узнают; нас почитают умершими, но вот, мы живы; нас наказывают, но мы не умираем; нас огорчают, а мы всегда радуемся; мы нищи, но многих обогащаем; мы ничего не имеем, но всем обладаем**» (2Кор.6:9,10). Ты богат, когда имеешь все, что ценно для вечности, когда имеешь полный приоритет духовных ценностей над всем остальным.

 Часто так было и так, скорее всего, будет в последнее время, что религиозные люди будут гнать истинно верующих. Так и в Смирнской церкви злословия шли по большей части от иудеев: «… **и злословие от тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, а они не таковы, но — сборище сатанинское**». Злословие от иудеев, которые говорили о себе, что они народ Божий, было нести особенно тяжело. Но Господь все расставляет на свои места и говорит, что те, которые так поступали, на самом деле не представляли Божий народ, а были сборищем сатанинским. Это такое общество, где не почитается Господь и Его принципы, где не исполняют Писание. Те, кто отвергает Христа, становятся таким же орудием в руках сатаны, как и те, кто поклоняется императору, что иудеи фактически и делали, т.е. были по духу, как язычники, будучи иудеями по плоти. Апостол Павел пишет: «**Ибо не тот Иудей, кто таков по наружности, и не то обрезание, которое наружно, на плоти; но тот Иудей, кто внутренно таков, и то обрезание, которое в сердце, по духу, а не по букве: ему и похвала не от людей, но от Бога**» (Рим.2:28,29). Христианам Смирны не на кого было опереться. Они уповали только на Господа и поддерживали друг друга, шли на смерть, храня верность, стояли в истине и были побеждающими.

«10 **Не бойся ничего, что тебе надобно будет претерпеть. Вот, диавол будет ввергать из среды вас в темницу, чтобы искусить вас, и будете иметь скорбь дней десять**». При императорах Рима проверка христиан на лояльность властям была следующей. Христиан отводили к судье. Стоя перед ним, человека спрашивали, является ли он христианином или нет. Если он отвечал «нет», тогда его просили доказать это следующим образом: человек должен был взять немного ладана из сосуда, бросить его к факелам на алтаре бога-императора и заявить: «Кесарь — господь». Иногда, вместо того, чтобы бросать ладан, необходимо было излить вино на этот же алтарь и поклониться перед императором, признавая, что он – «господь». Если арестованный человек все это делал удовлетворительным образом, тогда он получал удостоверение, которое доказывало, что он поклонился кесарю, и это позволяло ему покинуть заключение в качестве свободного человека. Конечно же, истинный христианин не мог исполнить подобное приказание. Он говорил: «Христос — Господь, а не кесарь». После этого его отдавали на пытки, чтобы заставить отказаться от Господа и поклониться кесарю. Если он выносил пытки, тогда судья приговаривал человека к смерти.

Фраза «**будете иметь скорбь дней десять**» имела и историческое, и пророческое значение. Историческое значение заключалось в том, что верных христиан после осуждения на смерть держали в тюрьмах около *десяти* дней для заживления ран, а потом отводили на арену для публичного исполнения приговора. Историческое значение заключалось также в том, что при правлении Диоклетиана гонения длились десять лет (с 303 года), а также и в том, что христиане испытывали гонения первые триста лет при *десяти* безжалостных императорах: 1) Нерон (54-68); 2) Домициан (81-96); 3) Траян (98-117); 4) Марк Аврелий (162-180); 5) Септимий Север (193-211); 6) Максимин (235-238); 7) Деций (249-251); 8) Валериан (253-260); 9) Аврелиан (270-275); 10). Диоклетиан (284-305) и его приемный сын Галерий. *Пророческое* значение скорби «**дней десять**» (число десять символизирует полноту) означает, скорее всего, полноту гонений христиан во все время Церкви Христовой на земле до Пришествия Христа. Гонения на Церковь то вспыхивали, то угасали, но они были всегда в течение всей истории. Сегодня мы в нашей стране живем в условиях свободы веры. Но так будет не всегда, и так было не всегда во всем мире и на территории стран бывшего СССР. Совсем недавно, даже вплоть до девяностых годов двадцатого века, были узники за веру, которые своей жизнью и верностью явили свою любовь к Богу и сохранили истины Писания. Вся история христианства — это история терпения, верности и любви к Господу в гонениях, скорбях, борениях и свершениях. И сегодня христиане являются самым гонимым религиозным направлением на планете. Согласно некоторым оценкам, только в 2016 году 90 тысяч христиан были убиты на религиозной почве, в 102 странах мира около 500 млн. христиан не могут в полной свободе исповедовать свою веру. Мы привыкли к благодати, к спокойной и размеренной жизни, мы привыкли к комфорту и часто духовную лень можем принимать за норму. Да, жить в условиях свободы веры — это благословение и милость Божья. И Слово Божье призывает нас: «**Итак прежде всего прошу совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за всех человеков, за царей и за всех начальствующих, дабы проводить нам жизнь тихую и безмятежную во всяком благочестии и чистоте**» (1Тим.2:1,2). Но Слово Божье призывает нас бодрствовать и быть готовыми остаться верными Богу в любых обстоятельствах. Мы часто не ценим свободу веры и те возможности, которые имеем сегодня. Как сказал один служитель: «*Ты не осознаешь, что Иисус — все, что тебе надо, пока не настанет время, когда Иисус — все, что у тебя есть*».

Стойкость и терпение истинных христиан имели своим источником единство с Господом и любовь к Нему. Терпение укреплялось горячими молитвами и верой в непоколебимость Божьего Слова. Эти люди не искали чудес, они сами их творили с Божьей помощью, «**взирая на начальника и совершителя веры Иисуса**» (Евр.12:2). Современный христианин, живущий в условиях свободы христианской веры, часто надеется на чудо, особенно когда есть тяжелые болезни, скорби и потери. Но чудо, которое мы ожидаем, происходит не всегда. Не всегда Бог исцеляет, не всегда делает путь легким после страданий, не всегда освобождает из тюрем узников за веру, не всегда избавляет верных Ему от физической смерти. Мы не знаем, как бы воспринял каждый из нас неизлечимую болезнь, потерю детей и близких друзей, несправедливые страдания и унижения за веру, пытки, беспомощность в болезнях, потерю служения, супружескую измену и т.д. Мы должны твердо знать, что у человека можно забрать все, кроме свободы решать: как относиться к данным обстоятельствам и как относиться к Богу. Мы не все знаем и не все способны вместить сегодня. Не все мы можем объяснить, не все понять сейчас, но доверять Богу и быть с Ним в единстве мы должны всегда, потому что Бог не подводит и выполняет Свои обещания.

 Послание к Смирнской церкви вместе со всем учением Библии говорит нам сегодня («**имеющий ухо слышать да слышит, что Дух говорит церквам**»), что в последнее время для достижения победы над силами зла надо избирать страдания и даже смерть, чем неверность Богу.

«**Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни**». Призыв быть верным до смерти является высшим испытанием христианина на его любовь к Господу. Бог не обещает спасти нас от физической смерти, но обещает венец жизни для тех, кто будет верным даже до смерти. Лучше принять страдания и смерть, чем отречься от Христа и Его истин, лучше физически умереть, чтобы жить в вечности, чем сохранить земную жизнь и потерять вечную.

Многие христиане обеспокоены тем, что дети Божьи должны страдать и быть на земле в период великой скорби. Почему так и почему должны страдать Божьи дети? Потому что это входит в совершенный Божий план подготовки верующих, которые будут жить в последнее время, для вступления в жизнь вечную. Бог испытывает нас не для того, чтобы унизить, а для того, чтобы укрепить и возвысить, чтобы приблизить к Себе, чтобы научить жить в самой совершенной зависимости от Него, которая приносит нам благо (Рим.12:1,2). Допущение такой скорби и ее достойное прохождение открывает двери для вхождения в Царство Божье: «**Утверждая души учеников, увещевая пребывать в вере и поучая, что многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие**» (Деян.14:22). Наш Господь прошел все испытания и страдания ради нас, Он знает, как нам помочь, и мы должны в терпении проходить все испытания, уповая на Его помощь и защиту. Бог держит все обстоятельства в Своей руке, без Его воли и волос не упадет с головы верующего. Господь желает ввести нас в Свое вечное блаженство, ввести в Небесный Иерусалим, о котором сказано, что «**не войдет в него ничто нечистое, и никто, преданный мерзости и лжи**» (Отк.21:27). Ставка очень велика, а выбор глобальный — жизнь вечная с Богом в блаженстве или вечные мучения без Бога в озере огненном. Ради этого стоит перенести все испытания для нашего же блага, чтобы быть подготовленными для новой жизни в постоянном присутствии Господа.

Так устроен весь мир и таков Божий замысел, что человек подготавливается на земле к вечности через преодоление трудностей и испытаний, через проявление верности в малом*. Все это похоже на классический пример бабочки, которая вышла из кокона не своими силами, укрепив мышцы, а с помощью наблюдавшего за ней человека, который решил помочь бабочке и разрезал кокон. Человек, желая оказать помощь, не понимал того, что усилие, чтобы выйти через узкую щель кокона, необходимо бабочке, чтобы жидкость из тела перешла в крылья, и чтобы бабочка могла летать. Эта бабочка никогда не смогла летать, потому что она не прошла необходимые испытания для того, чтобы развиваться.*

Если мы посмотрим на жизнь святых и героев веры, то увидим, что все они были проверены в огне испытаний и искушений: в этом сила их духа и красота подвига. За победу они и были увенчаны от Господа. Так было с самого начала творения: первый праведник Авель умирает от нечестивого Каина (Быт.4:1-11; Евр.11:4); Иаков убегает от Исава (Быт.27:41-45); Иосиф продается братьями (Быт.37:18-28); кроткого Давида преследует царь Саул (1Цар.18:8-16; 1Цар.19:1,2; 1Цар.24:3); Илию угнетает царь Ахав и Иезавель (3Цар.19:1-19); священника Захарию побивают камнями между храмом и жертвенником за провозглашение истины (2Пар.24:20-22); Иоанн Креститель обезглавливается за правду (Мк.6:17-29); даже после рождения Христа страдают невинные младенцы от рук Ирода (Мф.2:16-18); Стефан побивается камнями за свидетельство о Христе и за обличение жестоковыйности иудеев (Деян.7:51-60); все Апостолы, кроме Иоанна (он также пострадал и был соучастником «**в скорби, и в царствии, и в терпении Иисуса Христа, был на острове, называемом Патмос, за слово Божие и за свидетельство Иисуса Христа**» — Отк.1:9), приняли мученическую смерть по примеру самого великого Мученика — Господа Иисуса Христа, Который перенес все самые позорные страдания от грешных людей ради нашего спасения (Флп.2:6-8). История знает огромное число мучеников, которые отдали свою жизнь, оставаясь верными Христу в первые века, когда христиан бросали в клетки к львам и подвергали самым невероятным мучениям. И сегодня тысячи христиан страдают за веру и умирают во имя Христа. Так будет и в последнее время (Отк.7:9-17; Отк.20:4; Отк.12:11; Отк.14:12,13). Но этим людям Бог даст высшую награду в вечности. Таков замысел Божий для Его детей, чтобы они были отделены от этого грешного мира и шли за своим Отцом узким путем. Так жили все герои веры (Евр.11:4-38), таким путем будут идти истинные последователи Господа (Евр.11:39,40; 1Фес.3:3). Это является фундаментальным принципом христианства:

Ин.15:20: «**Помните слово, которое Я сказал вам: раб не больше господина своего. Если Меня гнали, будут гнать и вас; если Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше**».

2Тим.3:12: «**Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы**».

1Фес.3:3: «**Чтобы никто не поколебался в скорбях сих: ибо вы сами знаете, что так нам суждено**».

Мф.24:13: «**Претерпевший же до конца спасется**».

Отк.12:11: «**Они победили его кровию Агнца и словом свидетельства своего, и не возлюбили души своей даже до смерти**».

Христиане должны быть готовы к определенной для каждого мере трудностей. Через книгу Откровения и через пророчества о последнем времени Бог дает нам описание того, чего достигает истинная Церковь в последнее время. И наш взгляд на последнее время, на все предстоящие события, на все то, что необходимо перенести, влияет на фокус нашего служения, на нашу молитвенную жизнь, на отношения друг с другом, на наш образ жизни, на нашу систему ценностей, на все наши приоритеты и усилия. Неверные взгляды, самоуспокоенность и настрой на легкий путь смещают центр нашего служения к земному, а не к небесному. Верующие должны иметь ясный взгляд на последнее время и должны быть готовы с верою перенести все, что допустит Господь.

Для достижения побед христианину важны не только мера трудностей (Бог не посылает испытаний сверх сил — 1Кор.10:13), но и то, ***в каком состоянии духа он встречает эти трудности***, что он в них видит, как к ним относится и какое место отводит Богу. Одно дело, когда ты терпишь страдания и думаешь, что Бог отвернулся от тебя за грехи и упущения, и другое дело — когда ты знаешь, что, проявляя терпение и перенося страдания, прославляется имя Господа, возвещаются Его истины, показывается образец веры и любви для пока еще не спасенных и шлифуется твой характер по Божьему допущению. В глазах Бога терпеливый человек, который стойко переносит каждодневные скорби, разочарования и неудачи, приобретает те необходимые качества верности и жертвенной любви, которые допущены Богом в Его воспитательной программе. Когда мы доверяемся Богу и смотрим на все происходящее с позиции вечных Божьих планов, тогда и проявление терпения является частью этого плана. И если христиане так понимают свою жизнь, то отсюда следует, что люди, торжествующие над своими страданиями, одерживают духовные победы и являются ***побеждающими***. Те верующие, которые в доверии Божьему совершенству смиренно и с благодарностью принимают и переносят все перипетии судьбы, достойно проходят испытания и возвышают свое положение в вечности подобно мученикам. Если же человек уступает чувству жалости к себе, депрессиям, непокорности и обидам на Бога за свою судьбу, то он не проходит тест на испытание и попусту растрачивает свои страдания. Те, кто, отчаявшись в своих трудностях (болезни, бедность, неудачи, потери и т.п.), попадают под власть ропота, недовольства, а иногда и бунта, терпят бесплодные страдания и растрачивают то, что, согласно Божьим планам, могло бы укрепить их веру. Укрепить веру — это проявить в вере терпение; засвидетельствовать всему окружающему миру о Божьих истинах и Божьей любви; возрасти в любви, которая является вечной царицей Вселенной. Важно всегда верить и знать, что Бог любит нас и желает ввести Своих детей подготовленными в Царство Божье. Вечная сущность любого события состоит не в нем самом, а в том, как человек реагирует на него, какие делает выводы и, что более важно, что он берет в основу своих оценок. Любые испытания рано или поздно пройдут, но отношение человека к испытанию навсегда оставляет в его характере духовный след. Духовной аксиомой в этом вопросе является то, что ***Бог не делает ошибок***. Осознавая этот план Божий, Апостол Павел принимает страдания и скорби как часть страданий воскресшего Христа за всех Своих детей на земле (Глава на небесах чувствует страдания Тела на земле и страдает вместе со Своими детьми), а также и как необходимый этап страданий за Тело Его — Церковь: «**Ныне радуюсь в страданиях моих за вас и восполняю недостаток в плоти моей скорбей Христовых за Тело Его, которое есть Церковь**» (Кол.1:24). Предав всю свою жизнь на служение Христу, Апостол Павел побеждает всякий страх, включая и страх смерти, и восклицает: «**Ибо для меня жизнь - Христос, и смерть – приобретение**» (Флп.1:21).

Мы потому иногда так унываем, что не живем вечным. Тихон Задонский верно заметил: «*От забвения о вечности человек прилепляется к суете*». Но если мы живем Господом, живем будущей встречей с Ним, готовим себя и свои сердца через исполнение Его Слова к будущей жизни, очищаем себя от греха с Божьей помощью, потому что Он чист, если мы наполняемся истинным блаженством, приобретая черты характера, подобные Христовым, то во Христе мы имеем все самое лучшее. «*Ты, Христос, мой лучший удел, и лучше иметь Тебя, чем все то, что есть у всех*», — писал Григорий Богослов.

«**Не бойся ничего, что тебе надобно будет претерпеть. Вот, диавол будет ввергать из среды вас в темницу, чтобы искусить вас, и будете иметь скорбь дней десять. Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни**».

Совершенный Господь допускает страдания и скорби и проводит через них детей Божьих по следующим причинам:

1. Для очищения Церкви и подготовки детей Божьих к вечной жизни со Христом. Бог даст каждому человеку окончательно определиться в своем выборе и отделит истинных детей Божьих, испытает их веру.

1Ин.3:2,3: «**Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист**».

1Пет.1:7: «**Дабы испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа**».

Бог даст определиться людям в том, любят ли они Господа всем сердцем, всей душой, всем разумением и всей крепостью своей или же любят только блага от Него (подобным было испытание Иова). Бог испытает сердце каждого, Бог осветит то, какие у нас цели, являемся ли мы странниками и пришельцами на этой земле или же приспособленцами к мирской системе ценностей под именем Христа. Это возможно только через страдания и скорбь, когда выбор будет однозначным.

1. Чтобы верующие могли явить свет и пример веры для спасения неверующих и для пробуждения Израиля.

Так было всегда в истории Церкви, что кровь мучеников зарождала семя веры для многих неверующих людей.

Мф.5:16: «**Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного**».

Рим.11:14: «**Не возбужу ли ревность в сродниках моих по плоти и не спасу ли некоторых из них?**».

1. Чтобы показать добровольную победу добра над злом, показать, что любовь к Богу является бескорыстной, жертвенной, прославляющей Христа с особой силой. Это будет окончательным ответом на вопрос дьявола, который он задавал при испытании Иова и который он задает при наших испытаниях: «**Разве даром богобоязнен Иов?**» (Иов.1:9). Именно в этих испытаниях верные наиболее глубоко познают природу Бога, сущность Его жертвенной любви, в них будет явлена любовь к Господу как жертвенная и безусловная любовь, которая и составляет сущность будущего Царства Божьего.

При этом нам всегда необходимо твердо верить, что Господь хранит верных для вечности, не посылает искушений сверх сил, укрепляет каждого верного христианина и переносит страдания вместе с верующими:

1Кор.1:7,8: «**Так что вы не имеете недостатка ни в каком даровании, ожидая явления Господа нашего Иисуса Христа, Который и утвердит вас до конца, чтобы вам быть неповинными в день Господа нашего Иисуса Христа**».

Флп.1:6: «**Будучи уверен в том, что начавший в вас доброе дело будет совершать его даже до дня Иисуса Христа**».

1Кор.10:13: «**Вас постигло искушение не иное, как человеческое; и верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести**».

Евр.2:18: «**Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь**».

2Кор.1:5: «**Ибо по мере, как умножаются в нас страдания Христовы, умножается Христом и утешение наше**».

 Если христианин уйдет раньше из этой жизни, не будучи подвергнутым скорби, то Бог, Который видит сердца, видит и готовность к верности и перенесению страданий за Христа. Священномученик Киприан Карфагенский (200-258): так писал об этом: «*Иное дело — недостаток готовности к мученичеству, а иное недостаток мученичества при готовности к нему. Каким Господь застанет тебя во время призвания к Себе, таким будет и судить*». Он также увещевает христиан и ободряет блаженным переходом в будущее: «*Закрываются при гонениях очи, но открывается небо; угрожает антихрист, но защищает Христос; причиняется смерть, но следует бессмертие; у убиенного отнимается мир, но восстановленному даруется рай; погашается жизнь временная, но настает вечная. Какое достоинство и какая смелость — выйти отсюда веселым, из гнета и мучений выйти славным, закрыть на мгновение очи, смотревшие на людей и мир, и тотчас открыть их для созерцания Бога и Христа! И какая быстрота столь счастливого перехода: ты внезапно восхищаешься, чтобы быть поставлен в Небесном Царстве! Вот это-то и должно обнимать умом и помыслом; об этом надобно думать день и ночь. Если такого воина настигнет день гонения, то доблесть, готовая к сражению, побеждена быть не может. Если же призыв наступит прежде, то все же не останется без награды вера, которая готова была на мученичество. Судия Бог воздаст награду без ущерба времени: во время гонения увенчивается воинственность, во время мира — совесть*».

 «**Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни**».

Да благословит нас Господь остаться верным Ему во всех испытаниях, которые Он нам допустит.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Страдания и скорби на земле за имя Христа являются Божьим планом для вхождения человека в вечное блаженство***. Для того чтобы быть побеждающим во всех скорбях, необходимо:

1. Умерщвлять свой эгоизм, перенося все желания нашего «я» на исполнение совершенной воли Божьей, ставя в центр жизни прославление Его имени.

2. Принимать и переносить страдания и скорби не как потерю и неудачу, а как высшую школу подготовки к блаженной вечности, как совершенный замысел Божий для очищения наших сердец и для прославления имени Христа жертвенной любовью, которая указывает всем людям путь на небеса.

3. Встречать любые испытания в бодрствующем состоянии духа, иметь ясный взгляд на последнее время и быть готовыми с верою перенести все, что допустит Господь.

 Итак, ***будь верен Господу во всех скорбях, даже до смерти, и Он даст тебе венец жизни***. Аминь.

**Не осквернили одежд своих**

Отк.3:1-6: «1 **И Ангелу Сардийской церкви напиши: так говорит Имеющий семь духов Божиих и семь звезд: знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, но ты мертв.** 2**Бодрствуй и утверждай прочее близкое к смерти; ибо Я не нахожу, чтобы дела твои были совершенны пред Богом Моим.** 3 **Вспомни, что ты принял и слышал, и храни и покайся. Если же не будешь бодрствовать, то Я найду на тебя, как тать, и ты не узнаешь, в который час найду на тебя.** 4 **Впрочем, у тебя в Сардисе есть несколько человек, которые не осквернили одежд своих, и будут ходить со Мною в белых одеждах, ибо они достойны.** 5 **Побеждающий облечется в белые одежды; и не изглажу имени его из книги жизни, и исповедаю имя его пред Отцом Моим и пред Ангелами Его.** 6 **Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам**».

 Справедливо заметил Иоанн Златоуст, что если мы не будем наслаждаться вечной жизнью с Богом, то лучше бы мы и не родились. «**Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас**», — пишет Апостол Павел (Рим.8:18). Церковь Христова живет ожиданием Пришествия Спасителя, ожиданием своего прославленного Жениха Христа, явления Его во славе, чтобы навсегда быть вместе с Ним. Верующим в это последнее время важно научиться жить, как ничего не имеющими, но всем обладающими, потому что не в земной жизни, но во Христе им уготован самый лучший удел. Для нас несравненно лучше иметь в сердце Господа, чем все то, что есть у других, и что окажется бесполезным и отнимется в вечности. Только Божью любовь и Его благословения никто отнять не может и ничто «**не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем**» (Рим.8:39).

Сегодня даже те люди, которые не знают Господа, глядя на происходящие события, понимают, что всему земному приходит конец, что людей ожидает неминуемая кара за содеянное и за неправильную жизнь в противлении Богу. Но многие, вместо того чтобы примириться с Господом, покаяться и стать детьми Божьими, чтобы жить с Ним в вечном Царстве любви и света, ищут, как жить прежней греховной, безбожной жизнью и, не изменяя свои сердца, изменить свои условия существования к лучшему. Например, богатые миллиардеры из Кремниевой долины в Калифорнии (США) готовятся к апокалипсису, покупая роскошные готовые бомбоубежища со всеми начинками для комфортной жизни (бассейны, зал для бильярда. кинотеатры, гимнастические залы, солнечные батареи, скважины для воды и т.п.). Недавно появилось сообщение о финансируемом проекте поселения людей на Марсе. В этом проекте исследователи Массачусетского технологического института планируют создать город из 200 специальных, связанных между собой куполов, для размещения там 10 тысяч человек. Грешные люди в безрассудстве стараются не приблизиться к Богу, а скрыться от Бога. Мудрые христианские старцы учили, что «*не место истребляет грехи, но смирение перед Богом*». Николай Булгаков писал: «*Мы хотим, чтобы менялись обстоятельства, а Господь хочет, чтобы менялись мы*». Безумие людей состоит в том, что они хотят изменить мир вокруг себя, ничуть не изменяя себя. В противоположность этому христиане понимают, что они временные жители на земле для подготовки к вечности: «**Ибо не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего**» (Евр.13:14). Мы в долготерпении ожидаем «**города, имеющего основание, которого художник и строитель Бог**» (Евр.11:10). Наша цель — достичь этого града и быть его жителями. А для этого важно быть побеждающими в этой жизни, важна личная вера в Господа.

В послании к семи церквам Господь предупреждает нас о всех духовных опасностях и дает указания, как быть побеждающими, чтобы наследовать всё (Отк.21:7).

«Сардис» означает «ускользнувший», «убежавший на свободу». На время написания Откровения Сардис был богатым городом, который катился к своему упадку, а некогда знаменитые сардийцы были изнежены комфортом и ленью. Такое состояние передавалось и на церковь.

Господь в послании к Сардийской церкви ***представлен*** как имеющий всю полноту Духа Святого во всех ее проявлениях и дарах и как Властелин всех служителей церквей на земле (звезд): «1 **И Ангелу Сардийской церкви напиши: так говорит Имеющий семь духов Божиих и семь звезд**». Господь как Глава Церкви может в любое время отвергнуть руководителя вместе с церковью, потому что они подотчетны Ему, поставлены Им и должны как пастыри быть верными Ему, стоять в истине. Они должны пасти «**Божие стадо… надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия, и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду**» (1Пет.5:2,3). Какую же оценку дает церкви всевидящий Господь?

Господь дает страшную духовную оценку Сардийской церкви, которая больше похожа на труп, чем на живой организм Божий: «**Знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, но ты мертв.** 2**Бодрствуй и утверждай прочее близкое к смерти; ибо Я не нахожу, чтобы дела твои были совершенны пред Богом Моим**».

«**Ты носишь имя, будто жив, но ты мертв**». Внешне в глазах людей и с точки зрения самих верующих Сардийской церкви все выглядело хорошо: она имела хорошую репутацию, о ней судили в положительном свете, люди приходили в церковь, служили, молились, что-то делали. И все думали, что они — живая церковь. Но вот истинная оценка Божья звучит как страшный приговор: «Ты мертв». Это значит, что ты не имеешь Божественной жизни, не имеешь живой связи со Христом, не имеешь водительства Духа Святого, не исполнен Духом Божьим, а потому все твое служение и формальное поклонение является мертвым в глазах Бога. Какая страшная трагедия для церкви, которая живет внешней, а не живой верой! Иоанн Златоуст так писал об этом: «*Какого плача и рыдания достойно то, когда члены Христовы делаются гробом, исполненным нечистоты! Ты представляешь гораздо ужаснейшее зрелище: ты носишь всюду душу, умершую от грехов, душу, преданную гниению… Если бы кто внес мертвеца в царские чертоги и положил его там, тот понес бы жесточайшее наказание. А ты входишь в священную ограду и наполняешь дом Божий таким зловонием: подумай, какому подвергнешься наказанию!*».

«**Ты носишь имя, будто жив, но ты мертв**». Господь, Который представлен этой церкви как имеющий всю полноту Духа Святого, обвиняет церковь в том, что она не имеет признаков водительства Духом Божьим, находится в духовном упадке и лицемерии. В этой церкви были религиозные люди, которые совершали обряды, но большинство из них не имели веры Божьей, не были исполнены Духом Святым, и их вера была больше интеллектуальной, головной, а не шла из глубины сердца. Они были духовно мертвыми, не имели постоянного обновления, не горели трудом для Бога и сливались с этим греховным миром, оскверняя свои характеры мирскими ценностями. Какие-то остатки духовной жизни еще теплились в них, но и эта жизнь могла угаснуть в любое время. Поэтому Господь пробуждает духовно мертвых христиан, призывает их бодрствовать, не быть безразличными, не стоять на месте, не становиться жертвами этого греховного мира: «**Бодрствуй и утверждай прочее близкое к смерти; ибо Я не нахожу, чтобы дела твои были совершенны пред Богом Моим**» (Отк.3:2). Господь повелевает руководителю церкви сделать все, чтобы не дать умереть маленькому, но верному и живому остатку, призывает исполниться жизнью в Господе. Господь указывает на суть слабости церкви: «**Я не нахожу, чтобы дела твои были совершенны пред Богом Моим**». Дела были, но они не были совершенными пред Господом, они не были угодны Ему, они не исходили из Слова Божьего и из Божьего Духа. В них была внешняя привлекательность для людей, но не было красоты и силы Божьего Духа, была форма, но не было истинного содержания, были действия, но не было Божественной цели в них. Формальные богослужения без изменения сердца и характеров; стандартные и поверхностные молитвы без веры, без искренности, без покаяния; духовная лень и отсутствие жажды духовного совершенства; восприятие служения по привычке, а не как особого события в жизни с Господом; вера не от всего сердца, а умозрительная, рациональна;, много планов, но ничего не доводится до совершенного конца. Все это является смертельной опасностью.

 Господь указывает путь к исправлению и уходу от духовной смерти, пока еще есть хоть какая-то жизнь: «3 **Вспомни, что ты принял и слышал, и храни и покайся. Если же не будешь бодрствовать, то Я найду на тебя, как тать, и ты не узнаешь, в который час найду на тебя**». Здесь существенным является то, что в греческом оригинале сказано: «*Вспомни поэтому,* ***как*** *ты принял и слышал*». Христиане, которые стояли на грани смерти и не понимали этого, должны были вспомнить о первой любви, о том, какое влияние и какое действие Духа Божьего было вначале, при принятии Христа, какие чувства и стремления владели ими, какие у них были молитвы, как они стремились к общению, как радовались Благой вести, как торжествовали от осознания того, что они — дети Божьи. Важно было не только то, что они приняли, но и как. Апостол Павел когда-то писал об обновлении жизни при принятии Духа Божьего: «**Но мы приняли не духа мира сего, а Духа от Бога, дабы знать дарованное нам от Бога, что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным**». Когда действует Дух Божий, то Слово Божье обильно вселяется в сердца людей и производит преобразующее действие; молитвы в духе достигают престола благодати и являются общением с Богом и прославлением Бога; труд для Господа имеет чистые цели, правильные мотивы и приводит к истинному познанию заповедей и к изменению характера. Нам, дорогие братья и сестры, надо постоянно вспоминать о том, что и как мы приняли вначале, когда верой горели наши сердца, и постоянно возгревать это всеми имеющимися средствами веры: молитвой, постом, чтением Писания, общением, служениями, трудом, помощью братьям и сестрам, благовестием.

 Господь строго предупреждает, что людей, некогда веровавших, но оставивших дух жизни Божьей и ставших духовно мертвыми, постигнет такая же участь, как и нечестивых, если не покаются и не вернутся к живой вере: «**Если же не будешь бодрствовать, то Я найду на тебя, как тать, и ты не узнаешь, в который час найду на тебя**».

Для тех, кто лишился благодатного Божья присутствия, кто не готов встретиться со Христом в любой момент, такая встреча будет трагической и неожиданной, «**внезапно постигнет их пагуба**» (1Фес.5:3). Господь найдет на таких людей, как вор, чтобы наказать их. Истинные же дети Божьи, которые имеют живую веру и находятся в свете Божьем, будут ориентироваться во временах и сроках, на которые будет указывать Дух Божий и сами происходящие события. Они не будут подвержены уничтожающему гневу Божьему в конце нынешнего века, этому подвергнутся отпавшие и духовно мертвые люди: «**Ибо, когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами постигает имеющую во чреве, и не избегнут. Но вы, братия, не во тьме, чтобы день застал вас, как тать. Ибо все вы — сыны света и сыны дня: мы — не сыны ночи, ни тьмы. Итак, не будем спать, как и прочие, но будем бодрствовать и трезвиться. Ибо спящие спят ночью, и упивающиеся упиваются ночью. Мы же, будучи сынами дня, да трезвимся, облекшись в броню веры и любви и в шлем надежды спасения, потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа, умершего за нас, чтобы мы, бодрствуем ли, или спим, жили вместе с Ним**» (1Фес.5:3-10).

 Тот, кто живет постоянно с Господом сейчас, будет иметь вечное единство с Господом. Для вечного единства с Господом надо постоянно помнить, какой ценой мы куплены и что приготовил Господь любящим Его. Апостол Петр говорит об этой цене: «**И если вы называете Отцом Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то со страхом проводите время странствования вашего, зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца, предназначенного еще прежде создания мира, но явившегося в последние времена для вас**» (1Пет.1:17-20). Господь умер на кресте не для того, чтобы мы имели формальную или интеллектуальную веру, но для того, чтобы мы распинали свои греховные помыслы и похоти плоти, помня о цене искупления. Господь ставит перед Своими последователями высокую планку — стать подобными Ему, преображаться в Его образ, чтобы войти в Царство Божье. Он желает видеть от нас не внешнее исполнение обрядов, не любовь на словах, не дела ради дел, не действия по человеческим традициям и обычаям, но иметь веру, действующую любовью и истиной (1Ин.3:18), веру, преображающую наши характеры, нашу жизнь и жизнь окружающих людей: «**Имейте веру Божию** (Мк.11:23).

Для этого важно быть победителями всех искушений, в том числе и победителями сардийской опасности — формального христианства без водительства Духа Божьего. Для этого надо быть в числе тех, которые, несмотря на всю греховность и беззакония этого мира, несмотря на отступление многих верующих в последнее время и на охлаждение любви по причине умножения беззакония, «**не осквернили одежд своих, и будут ходить со Мною в белых одеждах, ибо они достойны**» (Отк.3:4). Всевидящему Господу открыты наши сердца, наши мысли и дела. Он видит каждое сердце. Господь видит, что в церквах во всякое время, а особенно в последнее время, на одной скамейке могут быть и ефесяне, и лаодикийцы, и сардийцы, и филадельфийцы. Он видит, что среди формальных верующих, плывущих под христианской вывеской по течению этого мира, есть и живые верующие, которые стоят в истине, верны Божьему Слову, живут Его обетованиями и плывут против потока греха в жизнь с Господом. Они остались верными, не поддались этому духу мертвости, не поддались всеобщему разложению и осквернению, они имеют веру, побеждающую греховный мир и побеждающую смертельный сон большинства людей в церкви. Здесь содержится важнейший принцип ***личной ответственности*** перед Богом. Каждый будет за себя давать отчет перед Богом. Каждый будет отвечать за свою веру, за свои отношения с Богом, за свои поступки и ценности, за свои действия, за свои молитвы, за свое понимание и применение Писания, за свои отношения к братьям и сестрам, за несение креста, за личный выбор во всякое время.

*Однажды пастор встретил христианина из своей церкви в печальном состоянии. Он спросил его: «В чем дело? Что случилось?». Тот ответил: «Плохо все на работе, начальник строгий, не все у меня получается, потому что много обязанностей, коллектив не дружный. Ошибочно Вы меня благословили на этот труд, когда я рассказывал о своих поисках работы». На это служитель ответил: «А перед Богом ты тоже скажешь, что все виноваты, кроме тебя в твоих неудачах? Я дал тебе советы о том, как вести себя на той работе, куда ты устроишься, но полноту ответственности за окончательное решение и за твое поведение ты несешь сам. Мое благословение — не гарантия твоего счастья и успеха, если ты не будешь послушен начальству, не будешь каждый труд исполнять, как для Господа, не будешь искать мира со всеми и не являть свет Христов окружающим. Благословение не заменяет твоей личной ответственности перед Богом, точно так же, как совершенные Божьи принципы не являются гарантией успеха, если безответственный человек не практикует их в жизни*». Люди часто убегают от свободы в Господе, уходят от Его принципов, безответственно подражают не Богу, а поведению большинства, но при этом хотят быть благословенными. Побеждающими так не становятся. Бог каждому дал свободу в истине и на каждого возложил ответственность за выбор. И в духовном мире каждый будет отвечать за себя перед Богом. «4 **Впрочем, у тебя в Сардисе есть несколько человек, которые не осквернили одежд своих, и будут ходить со Мною в белых одеждах, ибо они достойны**». Вот эти несколько человек в Сардисе имели свою ответственность и не жили, как все, но жили так, как повелевал им Дух Святой. Только они, собственно говоря, и были живой Сардийской церковью, а остальные уже духовно умерли или были близки к смерти. Для этих нескольких человек эталоном было не общее состояние умирающей церкви, а Божье Слово, воля Божья, верность Господу. У Бога нет коллективного спасения, нет коллективной награды, но есть личная ответственность и личные отношения каждого человека с Ним. Не могут все искренне верить, не могут все искренне любить, не могут все жертвенно трудиться. Но это не снимает с нас ответственности перед Богом и не дает права на оправдание бездействия и бездуховности. Вряд ли обрадует любого христианина такое успокоение, что он будет осужден, но вместе с большинством. Поэтому *лучше потерять что-то в этой земной жизни ради единства с Богом, чем потерять единство с Богом ради чего-то в земной и временной жизни*. То, что не могут делать все перед Богом, можешь делать ты как отдельная и уникальная личность у Господа, которая своим примером, верой и молитвами может побудить других к духовной жизни, может возрождать и оживлять духовную атмосферу в церкви, может любить:

*Мы движемся в мире любовью Господней,*

*Она нас хранит в горделивый сей век.*

*Да, люди любить разучились сегодня,*

*Но может еще полюбить человек.*

Несколько человек в Сардийской церкви не осквернили одежд своих, т.е. они не опозорили и не запятнали свои характеры, свои сердца, сохранили благочестивые качества христиан, сохранили живую веру. Это — побеждающий остаток. Они будут ходить в белых одеждах с Господом как часть прославленной Церкви Христа, они будут в вечности с Господом, Который разделит с ними Свою славу. Они оказались достойными среди духовно умирающих, *удостоились по благодати сохранить* *веру*, истину, чистоту, святость, любовь, потому что имели в центре своей жизни Господа.

Вот что обещает Господь победителям сардийского духа: «5 **Побеждающий облечется в белые одежды; и не изглажу имени его из книги жизни, и исповедаю имя его пред Отцом Моим и пред Ангелами Его**». Побеждающие, которые имеют чистую веру и пребывают в Господе, будут вознаграждены в вечности совершенной чистотой и вечной славой. Их имена есть в книге жизни. Какая это великая честь! Это никак не сравнимо с тем, что мы есть в земных церковных списках, но у Бога будут те списки, которые составил Он Сам, начертав их на престоле славы, это списки тех, кто будет иметь вечное блаженство. Такой остаток победителей представит Господь перед Отцом Небесным как Свою невесту и как Своих детей и детей Отца Небесного. Как это величественно услышать пред Отцом Небесным в присутствии Ангелов голос Иисуса Христа со своим именем: «Это — Твое дитя, потому что не осквернил одежд своих»! Белые одежды праведности и спасения, исповедание перед Отцом Небесным в славе на небесах и вечная жизнь с Богом — вот что ожидает победителей. Это такая необъятная вечная радость, ради которой стоит перенести все трудности на земле. Что же это будет и какими мы станем, когда откроется эта ожидаемая слава для побеждающих?

Вместо несправедливости, беззакония и греха среди развращенного рода на земле мы увидим святого Бога и будем подобны Ему: «**Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист**» (1Ин.3:2,3).

 Вместо притесняющих нас безбожных людей мы увидим святых всех времен: Иова, Ноя, Даниила, Авраама, Иосифа, Моисея, всех Апостолов, всех мучеников за веру и всех братьев и сестер.

 Вместо песен мира сего, прославляющих грешного человека, мы услышим дивное пение ангелов, прославляющих Бога.

 Вместо нужд, скорбей и болезней, вместо суеты и забот мы будем иметь жизнь без нужды и болезней, спокойную и радостную жизнь без скуки.

 Вместо красот земного творения там увидим неизреченные красоты Божьей славы, красоту Церкви в полном составе, на которую будет возложен венец славы, красоту Небесного града.

 Вместо человеческой мудрости там мы будем наслаждаться и восхищаться Божьей премудростью во всей полноте.

 Вместо надежды на блаженную вечность своей души мы реально просияем чудной славой в прославленном нетленном теле.

 Замечательно писал о блаженной вечности митрополит Московский Платон (1737-1812): «*Здесь веселие без печали, услаждение без насыщения, покой без препятствия, молодость без старости, крепость без немощи, красота без недостатка, любовь без вражды, богатство без скудости, слава без измены, новизна без обветшания, чистота без скверны, святость без погрешения — все удивительно, все непонятно, все такое, что сколько ни говорим, еще более остается, о чем надо говорить… И если мы сподобимся такого света и славы, можем ли жалеть, что потеряли какую-нибудь красоту мирскую*?».

 Когда верующие говорят о Втором Пришествии Христа, осознавая предстоящие скорби и трудности последнего времени, и, что более важно, осознавая полноту милости и защищающей любви и благодати Божьей в самой высокой степени в *последнее время*, они часто забывают, что и *сегодня* Господь постоянно являет Свою любовь и милость, защиту и водительство Духа Святого. Сегодня Господь в таком же единстве с нами, в каком Он был с первыми христианами и каким будет в период скорби. Он никуда не удалился, Он управляет Своей невестой, готовит ее ко встрече на небесах. Христос сказал Своим последователям: «**И се Я с вами во все дни до скончания века**» (Мф.28:20).

Нам важно ценить эту удивительную и непостижимую любовь Божью, пользоваться благодатным временем, чтобы пополнять свои светильники маслом добродетелей, которые животворят веру. Господь всегда верен и всегда близок к нам — важно, чтобы мы не были далеко от Него, чтобы мы постоянно приближались к Нему и жили живой и действенной верой. А для этого надо, чтобы мы имели возрожденный дух и горящее верой и любовью к Господу сердце, которое не терпит никаких грехов, но ищет постоянного единства с Богом через покаяние, исповедание, через освящение, через труд для славы Господа. Для того, чтобы быть теми, «**которые не осквернили одежд своих**», нам надо с радостью давать место действию Духа Божьего, а не желаниям нашей плоти. Для этого надо убегать мертвой, формальной веры, стремиться к постоянному обновлению и совершенствованию, нести служение с радостью и с самыми чистыми намерениями, прославляющими Творца. Нам надо искренне любить Бога, братьев и сестер, носить бремена друг друга. Нам надо научиться жить так, чтобы Писание (и только оно) стало мерой всей жизни, чтобы молитвы, исследование Слова Божьего, общение, церковные собрания и наш совместный труд были такой же острой потребностью, как потребность пить, есть и дышать. Для этого надо поставить Бога и Его ценности на первое место, в центр нашей жизни и помнить, что если у нас не хватает времени для Бога, то все наше время используется неправильно. Важно учиться быть благодарными за все, чтобы превращать каждое мгновение жизни в благословение, *избегая трех основных ловушек дьявола: сожалеть о прошлом, быть в тревоге за будущее и не благодарить за настоящее*.

Бог — Творец, Он создал человека творцом, и если верующий не творит доброе, не созидает в любви, то он искажает образ Божий. Нам надо тянуться к Богу не из страха, а как дитя тянется к любящей матери. Будем стремиться каждый раз читать Библию и принимать Слово не только как пополнение знаний, а как благоговейное и трепетное общение с Богом для изменения нашей жизни. Джон Уиклиф говорил: «*Дьявола совершенно не беспокоит тот факт, что у вас есть Библия. Он совершенно не боится, видя, какая она большая, как часто вы ее носите с собой или где вы ее кладете у себя дома. Дьявол боится только той Библии, которая пустила глубокие корни в вашем сердце и согласно которой вы живете, полагаясь на Божье откровение*». Говоря одной фразой, нам надо приводить себя в порядок в соответствии со Словом Божьим: любить, прощать, не завидовать, не осуждать, радоваться успехам ближних, жертвенно трудиться, не гордиться, а последовать смиренным, снисходить и проявлять милость к ближним, контролировать свой язык, не искать человеческой славы, а созидать для славы Божьей, не любить «**мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей»** (1Ин.2:15). В первом Псалме сказано, что муж Божий размышляет о законе Господа день и ночь, и что «**будет он как дерево, посаженное при потоках вод, которое приносит плод свой во время свое, и лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, успеет**» (Пс.1:3). Такая жизнь и есть жизнь в духе. Когда мы имеем ценности и мысли Христовы, тогда мы имеем водительство Духа Святого, Который наставляет нас на всякую истину. Нам надо торопиться здесь собирать сокровища для небес, потому что время стремительно убегает, а Пришествие стремительно приближается. Нам надо сегодня стремиться жить и ходить пред Богом так, чтобы наша жизнь добавляла что-то доброе для вечности, чтобы каждое наше маленькое дело было чистой каплей в океане христианской любви для славы Божьей, чтобы мы могли с радостью отдавать в этот океан и с благодарностью принимать из этого океана и из океана любви Божьей все то, что обогащает нас и делает пригодными к вечности. Жить так означает правильно услышать и исполнять Божье указание: «6 **Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам**».

Итак, отметим в ***заключение:***

***Побеждающие христиане живут под водительством Духа Божьего и имеют живую и действенную веру не по внешней форме, а по внутреннему содержанию и плодам жизни***. Чтобы быть побеждающими и облечься в белые одежды спасения для вечной жизни, необходимо:

1. Избегать формального следования за Христом без Духа Божьего, избегать половинчатой, формальной веры, ставить Господа на первое место в своей жизни и с Божьей помощью постоянно приводить себя в порядок в соответствии со Словом Божьим: исповедуй и оставляй грехи, люби, прощай, не завидуй, не осуждай, не гордись, но через жертвенный труд для славы Божьей постоянно обновляйся в духе и преображайся в образ Христа через исполнение воли Божьей и воплощения истин Писания в повседневную жизнь.

2. Ревновать о духовном состоянии всей церкви, но постоянно иметь *личную ответственность* перед Богом и быть верным Ему, сохранять истину и святую жизнь по Слову Божьему даже в тех обстоятельствах, когда почти все уснули и стали духовно мертвыми, смотреть не на большинство, а на Христа и исполнять Его Слово во всех обстоятельствах.

3. Постоянно трудиться, бодрствовать, не останавливаться, не усыплять себя самоправедностью и достигнутостью, не давать места лени, проявлять в жизни искреннюю любовь к Богу и к ближним, руководствуясь Писанием как единственно верным мерилом своего реального духовного состояния.

Итак, ***побеждай духовную смерть формальной веры личной животворящей верой Божьей, действующей в Духе Святом под управлением Божьего Слова***. Аминь.

**Сохранить слово непоколебимости**

Отк.3:7-13: «7 **И Ангелу Филадельфийской церкви напиши: так говорит Святый, Истинный, имеющий ключ Давидов, Который отворяет — и никто не затворит, затворяет — и никто не отворит:** 8 **знаю твои дела; вот, Я отворил перед тобою дверь, и никто не может затворить ее; ты не много имеешь силы, и сохранил слово Мое, и не отрекся имени Моего.** 9 **Вот, Я сделаю, что из сатанинского сборища, из тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, но не суть таковы, а лгут, - вот, Я сделаю то, что они придут и поклонятся пред ногами твоими, и познают, что Я возлюбил тебя.** 10 **И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле.** 11 **Се, гряду скоро; держи, что имеешь, дабы кто не восхитил венца твоего.** 12 **Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое.**13 **Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам**».

 Книга Откровения является для нас трубным звуком к верности, истине и любви, а послания к церквам являются тем духовным мерилом, по которому мы должны быть готовы держать ответ перед Богом. Из этих равно драгоценных посланий особым вдохновением и радостью дышит послание к Филадельфийской церкви, которая хранит верность и стоит в истине. Для нее, как и для страдающей церкви в Смирне, у Господа нет ни одного порицания, а только похвала и обетование для христиан такой церкви быть в Небесном Иерусалиме.

Филадельфия ((Φιλαδελφία – братская любовь) — город в Лидийской области Малой Азии, самый молодой из всех семи городов Книги Откровения. Город Филадельфия был основан в 159-138 гг. до Р.Х. царем Атталом II. Аттал так любил своего брата Евмена, что получил прозвище «Филаделъфос», и в его честь был назван город. В первом веке в Филадельфии находилась небольшая христианская церковь, о которой позже свидетельствовал епископ Игнатий Антиохийский. Сегодня этот город носит турецкое название Аллашехир (город Божий). Название Филадельфия имело пророческое значение для будущей церкви, в которой царил дух братолюбия.

Господь дает самую высокую оценку этой церкви. Для нас важно усвоить уроки послания к этой церкви, потому что христиане, имеющие дух Филадельфийской церкви и ее черты, являются побеждающими, они будут сохранены в годину искушения, пойдут на восхищение, будут жителями Небесного Иерусалима и будут носить имя «**града Бога**».

Всемогущий Господь открывается церкви филадельфийского духа соответственно ее духовному состоянию, ее борьбе и переживаниям и выступает здесь как «**Святый, Истинный, имеющий ключ Давидов, Который отворяет — и никто не затворит, затворяет — и никто не отворит**». Какое удивительное откровение о природе Господа и Его благоволении к церкви и христианам филадельфийского духа!

 1. Господь — «**Святый**», т.е. в Нем нет никакой неправды и никакого недостатка, нет ни пятнышка греха ни при каких обстоятельствах. Этого ожидает Господь и от Своих последователей.

 2. Господь — «**Истинный**», т.е. Он никогда не ошибается и не заблуждается, правда Его — вечна, она не изменяется в разные эпохи, хотя изменяются и обстоятельства, и люди, и их сердца. Господь ожидает от Своих детей, что и они будут сохранять истины Божьего Слова.

 3. «**Имеющий ключ Давидов**», т.е. Он является избранным Богом Царем царей. Ключ Давидов — это образ Иисуса Христа, обладающего решающей и абсолютной властью, которую никто не может оспаривать. Он Один имеет абсолютную власть допускать верующих в Свое присутствие, вводить искупленных в семью детей Божьих, открыть им врата вхождения в святую Церковь и в новый Небесный город Иерусалим, посадить победителей на престоле с Собою. Только Господь открывает или закрывает дверь благословений так, что никто не может ни отворить, ни затворить, так как это право не принадлежит ни человекам, ни ангелам, но только Христу.

 Этот Господь является и нашим Господом, моим и твоим, Который печется о нас, знает все о нас, в великом терпении трудится с нами для того, чтобы приготовить нас к вечности. И если такой совершенный Воспитатель трудится с нами, то нам остается только покориться Его совершенству, чтобы иметь успех и являть славу Божью. Так жили филадельфийцы. Это так радостно, что мы имеем такого Господа! Но важным также является наше преображение в Его совершенный образ, стремление к тем качествам, которых Он ожидает от нас и от которых бы Он был доволен, как это было с христианами Филадельфийской церкви. Посмотрим, какие качества христиан и церкви привели к такой похвале от Самого Господа.

«**:**8 **знаю твои дела; вот, Я отворил перед тобою дверь, и никто не может затворить ее; ты не много имеешь силы, и сохранил слово Мое, и не отрекся имени Моего.** 9 **Вот, Я сделаю, что из сатанинского сборища, из тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, но не суть таковы, а лгут, - вот, Я сделаю то, что они придут и поклонятся пред ногами твоими, и познают, что Я возлюбил тебя.** 10 **И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле**».

 Церковь, несмотря на сложные условия: окружение ложными поборниками Бога, окружение лжеверующими, которых Господь называет «сатанинским сборищем»; гонения со стороны мира («**сохранил слово непоколебимости**»), небольшая по численности и влиянию община («**ты не много имеешь силы**») — стоит в истине и придерживается Божьих глаголов вечной жизни, исполняя свое назначение: приготовление себя ко встрече со Спасителем, благовестие окружающему миру, истинное поклонение Богу.

1. ***Первое важное качество*** ***филадельфийцев*** — ***они стоят в истине***, имеют ***здравое библейское учение, основанное на Слове Божьем***, которое непоколебимо и вечно.

Церковь не идет на компромисс с сильными мира сего, не идет на соглашение с властями, не ищет широкого пути в Царство, но твердо стоит в истинах Слова Божьего. Филадельфийцы имеют простую, незамутненную, чистую веру, основанную на Писании. Церковь Филадельфии не обладала какими-то сверхъестественными дарами (исцеление, чудотворение, чудеса, знамения), она на имела поддержки большинства общества, но отвергалась им, она была презираема многими людьми, которые имели один и тот же дух с мирской властью. Но никто и ничто не могут уничтожить истинную церковь («**врата ада не одолеют ее**» — Мф.16:18), если она не уничтожит сама себя изнутри разными ересями, заблуждениями, отклонениями от истины Слова Божьего. По сравнению с миром, у Господа иные мерки проявления силы. Это — любовь, верность, долготерпение, жажда духовного совершенства, способность переносить скорби и не ожесточаться, горячая вера, способность исполняться Духом Святым и наполняться Христовыми добродетелями во всех обстоятельствах. Истина не представляется многочисленностью и большинством. Мы сильны в Господе и в истине, а не в ложном единстве с заблуждением: «**Ибо мы не сильны против истины, но сильны за истину**», — пишет Апостол Павел (2Кор.13:8).

 Похвала Господа в адрес церкви, которая немного имеет силы (она малочисленна и не имеет сильного влияния на власти, на общество в мирском понимании этого слова) указывает на то, что для Господа важно не количество, а ***качество***, чистота и верность. Это должно ободрять малочисленные церкви в отличие от мегацерквей, но не расслаблять их. Количество — это хорошо, но оно еще не определяет силу церкви и не является ее основным духовным показателем. Сегодня многие церкви ратуют за количество, пропагандируют разные проекты в этом направлении, часто уклоняясь от истин Писания и простоты во Христе, пренебрегая тем, что здравость веры, живое христианство и любовь друг к другу превыше всего.

Филадельфийская церковь не склоняется под ереси тех, кто называет себя детьми Божьими, но не таковы, т.е. борется с лжеучениями и хранит в терпении истину («**Вот, Я сделаю, что из сатанинского сборища, из тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, но не суть таковы, а лгут, — вот, Я сделаю то, что они придут и поклонятся пред ногами твоими, и познают, что Я возлюбил тебя**. **И как ты сохранил слово терпения Моего.**..»).

 Филадельфийцы способны видеть поддельное христианство, поддельную веру, лжебратьев, лжеучения. Они различают обрядовость и живую веру. Обрядовость всегда будет высмеивать и гнать живую веру. Внешняя религия будет подстраиваться под дух мира и властей, предавая истины Христа забвению.

Дух различения поддельного христианства от истинного особенно важно иметь в последнее время, в котором все будет наполнено отступлением от истины:

2Тим.4:3,4: «**Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням**».

Сегодня, неверно понимая единство и объединение за счет игнорирования истины, многие церкви ушли в обольщение, ратуют за экумению, ратуют за некую абстрактную любовь вне истины Слова Божьего, готовы принимать в свои объятия носителей ереси и отступников, разделяют церкви на молодежь и старших людей, внедряют мирское поклонение, подражают не Христу, а греховному миру, одобряют однополые браки, размывают границы церкви и мира. При этом часто для духовного управления церковью применяют мирские технологии, менеджмент, разрабатывают некоторые «шаги» и «принципы», которые основаны не на Писании, а на человеческой фантазии и философии. Это является огромной опасностью и подготавливает путь к созданию великого отступления от истины и к единой религии антихриста для обольщения живущих на земле. На многих больших конгрессах, симпозиумах, съездах все чаще раздается призыв к единству, даже если преступается Слово Божье для достижения этого единства. Но мы должны понимать, что истина дороже единства и мнимого мира. Всякий компромисс с истинами Божьей веры ведет к тому, что истина продается за временный мир, а потом теряется и мир, и истина.

 Филадельфийская церковь была в окружении лжехристиан и лжеучителей, которые названы здесь очень прямо: «**сатанинское сборище**». Господь осуждает здесь иудейское законничество и формализм, осуждает лицемерие и мертвость религиозных обрядов без живой веры. В конце концов Бог откроет истину, и те, кто считал верных христиан ограниченными, те, кто лгали себе и Богу, поклонятся перед ногами тех, кто был верен Господу, и признают их правоту. Наступит время, и Он покажет несостоятельность формальной веры и верность церкви Филадельфии, которую многие религиозники попирали и осмеивали: «**Я сделаю то, что они придут и поклонятся пред ногами твоими, и познают, что Я возлюбил тебя**». Этим Господь показывает, что наряду с истинной и живой верой, будет существовать *поддельное христианство*, названное здесь «**сборищем сатанинским**», наряду с живой Церковью Христовой, будет существовать *номинальная церковь*, придуманная людьми и построенная по человеческим, а не по Божьим установлениям. Существует опасность облегчить себе свой крест, расширить себе узкий путь по своему произволу и не применять в качестве эталона Слово Божье. Для Господа истина всегда дороже мнимого единства и мира. Бог свят и истинен. Он призывает детей сохранить святость и остаться в истине, отделиться от греховного мира, чтобы не поддаться обольщению привлекательных греховных или плотских форм и не перейти в поддельное христианство, именуемое «сборищем сатанинским». Нам важно сегодня жить Словом Божьим, любить Слово, проникать в его глубины, исполнять его, проверять свое христианство Писанием и стремиться к соответствию своего характера, действий, слов, мыслей и целей Божьим установлениям.

1. **Второе победное качество филадельфийцев — живое и постоянное благовестие, горячая проповедь Слова Божьего.**

Филадельфия активно использует открытую Господом дверь благовестия («**Я отворил перед тобою дверь, и никто не может затворить**»). Под дверью подразумевается дверь прихода людей ко Христу, дверь в Церковь Бога Живого, дверь на небо, в вечность. Об этом часто говорится в Писании:

В Ветхом Завете, в Книге пророка Исаии написано: «**Отворите ворота; да войдет народ праведный, хранящий истину. Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на Тебя уповает он**» (Ис.26:2,3).

Апостол Павел говорит о благовестии:

1Кор.16:9: «**Ибо для меня отверста великая и широкая дверь, и противников много**».

Кол.4:3: «**Молитесь также и о нас, чтобы Бог отверз нам дверь для слова, возвещать тайну Христову, за которую я и в узах**».

Деян.14:27: «**Прибыв туда и собрав церковь, они рассказали все, что сотворил Бог с ними и как Он отверз дверь веры язычникам**».

1Кор.9:16,17: «**Ибо если я благовествую, то нечем мне хвалиться, потому что это необходимая обязанность моя, и горе мне, если не благовествую! Ибо если делаю это добровольно, то буду иметь награду; а если недобровольно, то исполняю только вверенное мне служение**».

Сам Господь представляет Себя как дверь спасения:

Ин.10:9: «**Я есмь дверь: кто войдет Мною, тот спасется, и войдет, и выйдет, и пажить найдет**».

 Бог открыл дверь благовестия и дверь вхождения в вечное Царство со Христом через веру, и эту дверь никто и ничто не могут закрыть. Несмотря на то, что у здравых церквей предпришественного времени не будет много силы, они будут благовествовать окружающему миру о Спасителе и о спасении через свою верную и незамутненную грехами этого мира жизнь, через проповедь Слова Божьего. Это будет сопряжено с определенными лишениями, страданиями, трудностями, но истинные христиане будут верными Господу и будут жить Его обетованиями, которым предстоит скорое исполнение.

Сам Господь Своей смертью и воскресением открыл перед церквами дверь благовестия, дверь проповеднических и миссионерских возможностей. Евангелие должно быть проповедано всему миру, и кроме церквей это никто не сделает:

Мф.24:14: «**И проповедано будет сие Евангелие Царствия по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и тогда придет конец**».

Образ двери означает, что и сами филадельфийцы войдут в Небесный Иерусалим тем же путем, который они откроют многим людям через проповедь Евангелия.

Никто не сможет остановить Божьи планы, никто не сможет закрыть ту дверь, которую Он открыл: ни власти, ни ложные учения, ни неверные верующие, ни обстоятельства. Побеждающая церковь с дерзновением выполняет в трудных условиях свое основное назначение (спасение погибающих грешников), выполняет великое поручение Христа: «**И приблизившись Иисус сказал им: дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века. Аминь**» (Мф.28:18-20).

 «**Я отворил перед тобою дверь, и никто не может затворить**». Господь открыл для Церкви Европу, Африку, Азию, Америку, Австралию. Господь открыл для нас дверь благовестия всем окружающим нас людям.

 Благовестие является важным признаком живой христианской церкви. Служитель Божий Д.С. Стюарт писал: «*Евангелизация мира — это не то, что верующий может пристегнуть к себе, когда пожелает, или оставить дома. Миссионерство коренится в сердце Бога, который пришёл к нам во Христе Иисусе. Поэтому оно не может быть уделом лишь нескольких энтузиастов; миссионерство — это отличительная черта христианина*». Люди должны знать о Христе и о спасении, должны знать истину. Бог спросит каждого за то, какими мы были Его свидетелями. Чтобы иметь выбор, неверующий человек должен услышать истину. Освальд Смит верно заметил: «*Мы говорим о втором пришествии Христа, в то время как половина мира не слышала о первом*». Каждый христианин является должником каждого человека, не знающему истины, и каждый живой христианин должен передать Евангелие окружающим, подобно тому, как кто-то когда-то передал его нам. В этом смысле Апостол Павел говорит о том, что он должен всем, «**должен и еллинам и варварам, мудрецам и невеждам**» (Рим.1:14). Не все нуждаются в деньгах, не все нуждаются в автомобилях и самолетах, не все нуждаются в даровании певца, ученого, врача, но все нуждаются в спасении.

Церковь должна заниматься евангелизацией, посылать миссионеров, иначе она закончит свое существование или станет духовно мертвой. Чарльз Сперджен так говорит об этом: *«Один человек спросил: “Может ли язычник, который никогда не слышал Евангелия, спастись?” Я бы спросил так: “Может ли спастись тот, кто слышал Евангелие и не поделился им с другими?”».* Церковь, которая не занимается благовестием, падает духовно, слабеет и теряет благословение. Господь призывает нас не бояться трудностей, потому что если мы распространяем весть о спасении, то Он с нами «**во все дни до скончания века**». При этом то, что Он открыл, никто не закроет. Никто не может отменить намерений всемогущего Бога. Евангельская истина будет пребывать до конца, что бы ни делали люди. Наступит время, когда дверь благовестия будет закрыта, и будет уже поздно ревновать об этом. Для каждого христианина, живущего в период благодати, верен библейский принцип: «**Ибо сказано: во время благоприятное Я услышал тебя и в день спасения помог тебе. Вот, теперь время благоприятное, вот, теперь день спасения**» (2Кор.6:2). Каждый истинный верующий должен гореть духом свидетельства, проповедовать весть о спасении с дерзновением, понимая свое назначение как посланников Христовых в этот погибающий мир: «**Потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения. Итак мы - посланники от имени Христова, и как бы Сам Бог увещевает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом**» (2Кор.5:19, 20).

Благовестие не должно быть приукрашенным и не должно подстраиваться под ценности греховного мира. Суд и излияние гнева Божьего на грех является важной частью пророчества. Каждый человек должен знать, что его ожидает при отвержении и при принятии Христа. Люди должны быть поставлены перед выбором и принимать Христа не потому, что в церкви хорошие христиане, хороший хор или хорошее общение молодежи, а потому что Христос является непревзойденной Личностью, и только через Него есть путь в блаженную вечность. Если упрощать Евангелие, то существует опасность формальных обращений и наполнения церкви невозрожденными душами, которые будут нести дух мира в церковь. Верно заметил Дж. Паркер: «*Полуправда, представленная как правда, становится в корне неправдой*». Истина — во Христе, и мы не должны бояться провозглашать ее, провозглашать Христа, а не человеческие заслуги или человеческую мудрость, как об этом говорил Апостол Павел: «**И когда я приходил к вам, братия, приходил возвещать вам свидетельство Божие не в превосходстве слова или мудрости, ибо я рассудил быть у вас незнающим ничего, кроме Иисуса Христа, и притом распятого, и был я у вас в немощи и в страхе и в великом трепете. И слово мое и проповедь моя не в убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении духа и силы, чтобы вера ваша утверждалась не на мудрости человеческой, но на силе Божией**» (1Кор.2:1-5).

Благовестие нужно не только погибающим во грехах людям, благовестие нужно нам, чтобы не утерять веру и славить Господа через спасенные души, чтобы укрепляться в познании Господа и Его силы. Когда мы распространяем Евангелие спасения, мы исполняем Божью волю, проявляем любовь к людям, доносим самую важную истину и сами укрепляемся в вере. Христиане не должны ждать, пока грешники сами придут в церковь, но должны идти и говорить о спасении, являть Христа своей жизнью и благочестием. Граф Цинцендорф выразил это стремление духовных христиан такими словами: «*У меня есть только одна страсть: Он, и только Он. Мир — это поле, и поле — это мир. Та страна станет моим домом, где я смогу приводить души ко Христу*».

«**Я отворил перед тобою дверь, и никто не может затворить ее**», **—** такое обетование дает нам любящий и всесильный Господь. И это вселяет особую радость и укрепляет веру в торжество будущих благ при верности и непоколебимости в этой жизни во всех обстоятельствах. Это дает нам радость в Господе. Мы можем и должны всегда радоваться, взирая в будущее, так как зло, смерть, грех, дьявол и ад побеждены Христом, так как Он — Победитель, а мы идем за Ним. Мы будем владеть этой радостью во Христе всегда, если будем верны Господу, если не предадимся временным ценностям этого погибающего мира. Если мы в Господе, то нет ничего в мире, что могло бы уничтожить эту радость в наших сердцах от Его истины, радость от Его любви, будущего воскресения, от Его защиты для каждого из нас, от Его совершенной воли для каждого Своего чада, от того, что Он лучше нас знает, как ввести нас в Свое Царство.

Он всегда вместе с нами.

1. ***Третье важное качество филадельфийцев — верность***.

«**Ты не много имеешь силы, и сохранил слово Мое, и не отрекся имени Моего**». Христиане Филадельфии переживали гонения от римлян, от иудеев и от язычников, но они не были сломлены, они оставались верными Господу, они не отреклись от Христа.

Верность — это сердце Божьей веры. Бог неизменен по Своей природе, и наша вера и упование на Него не должны изменяться и зависеть от обстоятельств. Бог всегда верен, важно, чтобы верными были христиане. Слово Божье говорит: «**Верно слово: если мы с Ним умерли, то с Ним и оживем; если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречемся, и Он отречется от нас; если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может**» (2Тим.2:11-13). Для нас как Его последователей Писание дает строгое указание: «**От домостроителей же требуется, чтобы каждый оказался верным**» (1Кор.4:2). Здесь важно слово «каждый», которое подчеркивает личную ответственность перед Господом. Нас могут гнать, поносить, не любить, но никто не в силах отнять у нас верность Господу, если мы сами не отречемся от Него и от Его вечного Божьего Слова. «**Сохранил слово Мое и не отрекся имени Моего**» — вот что ценит Господь и вот что важно для нас сегодня и в будущем. Верность будет сопряжена с определенными лишениями, страданиями, трудностями, преследованиями и гонениями вплоть до смерти, но все это стоит того, что ожидает победителей впереди. Здесь важна верность во всем, потому что маленькие отступления и компромиссы ведут к большой неверности и к иной системе ценностей.

1. ***Четвертое важное качество филадельфии —братолюбие****.*

О братолюбии уже говорит пророческое название города, где была основана церковь. В борьбе за истину важно не оставить дух братолюбия и первой любви. Не случайно эта церковь, которая немного имеет силы, станет сильным столпом в живом храме Бога в вечности. Любить Бога и быть верным Ему в тесных обстоятельствах невозможно в одиночку, невозможно без любви к братьям и сестрам. Нельзя говорить об истинном братолюбии, когда верующие осуждают друг друга, завидуют, клевещут, превозносятся друг над другом, не имеют смирения, не живут интересами церкви. Истинное братолюбие основано на Писании, а не на эмоциях, оно не имеет лицемерия, почтительно к братьям и сестрам, проявляет заботу о других, носит бремена друг друга, строит правильные отношения на любви и истине. Братолюбие — это жизнь церкви, это животворная сила на все времена.

Христос ободряет филадельфийцев словами о том, что им необходимо удержать: «11 **Се, гряду скоро; держи, что имеешь, дабы кто не восхитил венца твоего**». Эти слова Господа указывают не на то, чтобы сохранить хотя бы то малое, что есть, но они указывают на важность сохранения того, что драгоценно в глазах Бога и что получило высокую оценку от Него. «**Дабы кто не восхитил венца твоего**». Эти слова Христа говорят не о конкуренции между людьми за награду, а заостряют внимание на возможной потере драгоценных благословений на земле и в вечности.

Чтобы держать, что имеешь, нужно постоянно отдавать людям Божьи благословения, получая от Него по благодати еще большие. «**Держи, что имеешь**». Это означает, что наступит такое противостояние сил света и тьмы, при котором важно удержать имеющиеся Божьи благословения до Его Пришествия. Что особенно ценно в очах Господа, что необходимо удержать до Второго Пришествия и что важно было для церквей первого века, а также для нас сегодня? Важно не потерять простоты во Христе в сложных хитросплетениях грешного мира. Важно не потерять истины Божьего Слова и не отойти в реальной жизни от них в различных обольстительных вероучениях, которые будут с радостью приниматься большинством людей. Важно не поддаться суете этого мира и не утратить в сердце страх Божий, благоговение и трепет, не утратить поклонения в духе и истине. Важно быть верными Христу Вседержителю, когда будет стоять вопрос о жизни и смерти из-за служения истине. Важно не поддаться на веселье и развлечения по плоти, которые поражают весь мир и выглядят как пир во время чумы. Важно не искать своего, а искать Божьей воли. Важно сохранить первую любовь и не ожесточиться в борьбе за отстаивание истины. Важно избрать страдания и неустройство, но сохранить истину и верность Господу, не став рабом людского тщеславия, комфорта, положения, власти, денег. Важно не роптать на трудности жизни, а воспринимать все как допускаемое Богом для нашего воспитания. Важно сохранить сильную веру в Господа и непоколебимое упование на Него при малом количестве людей, сил и при неимоверных колебаниях и волнениях людских масс. Если сказать одной фразой, то самое драгоценное, что мы имеем, заключено в имени Христа, и именно Господа нам нужно держаться и иметь Его в центре своей жизни. Нужно оставить все несущественное, отказаться от того, что не имеет вечной ценности, твердо стоять в истине, несмотря на насмешки и агрессию грешного мира. Только так никто не восхитит нашего венца. *Мы не должны иметь той растерянности, которую имел умирающий безбожник, когда его утешал такой же неверующий друг, говоря: «Держись, друг! Держись, друг!» Он безнадежно отвечал: «Я бы очень хотел держаться, но только не знаю за кого и за что»*. У нас есть за Кого держаться — за Христа, Который «**вчера и сегодня и во веки Тот же**» (Евр.13:8). Простота во Христе, верность Господу, любовь к людям и жизнь будущей надеждой, а не трудностями века сего дают гарантию победы даже тогда, когда не много имеешь силы. Верность филадельфийцев основывалась не на большой силе и не на больших возможностях, а на большом уповании на Господа, на великом доверии Богу, на терпении и вере в то, что Его Слово непременно сбудется. Наша сила в Господе, а не в наших способностях. Апостол Павел утверждал этот принцип в словах, что «**немощное Божие сильнее человеков**» (1Кор.1:25) и «**когда я немощен, тогда силен**» (2Кор.12:10). Эта верность проявляется не теоретически, а в повседневной жизни христиан, когда они не только словами, но и своим хождением и делами прославляют Господа.

Всемогущий Господь трудится с каждым Своим дитем и страдает вместе с каждым. «**Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне**», — говорит Господь, отождествляя Себя со Своими детьми (Мф.25:40). Какая непостижимая любовь к нам! Как ценны мы для Господа! Наш Господь желает разделить Свою славу с верными Его последователями. Тем христианам, которые живут духом филадельфийской церкви и имеют духовные качества филадельфийцев, Господь обещает следующие ***четыре награды***, которые касаются благословений при окончании земной жизни в период великой скорби («сохраню от годины искушений»), а также благословений в вечности.

1. *Сохранение верных христиан во время скорби*.

«10 **И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле**». На этот стих существует множество толкований. Сторонники доскорбного восхищения считают, что здесь идет речь от избавления христиан от великой скорби путем восхищения Церкви до начала скорби. Андрей Кесарийский, один из первых и влиятельных толкователей Откровения среди Православных христиан (6-7 век), считает, что Господь обещает освободить от антихриста верных христиан через разрешение их от земной жизни, чтобы не претерпели они искушений сверх сил. Некоторые понимают сохранение как ослабление бедствий и освобождение от исключительных гонений. Часть христиан (посттрибуляционисты, или сторонники послескорбного восхищения) считает, что Господь обещает укрепить верующих во время грядущих бедствий и помочь перенести их без ущерба для своего спасения. При этом справедливо считается, что это обетование есть обетование защиты верующих от гнева Божьего на земле (Рим.5:8,9; 1Фес.5:4-10; 1Фес.1:10: «**И ожидать с небес Сына Его, Которого Он воскресил из мертвых, Иисуса, избавляющего нас от грядущего гнева**»), при допущении на короткое время испытаний гнева сатаны (Отк.12:12,17; Отк.13:5,7). Не вдаваясь в богословские тонкости и обоснования, для которого нужно очень много времени, хочу обозначить свою позицию по этому вопросу.

«Сохраню» не означает «избавлю». В этом стихе говорится о том, что Бог подаст духовную защиту во всех трудностях и даст силы перенести все испытания, даже через смерть, но укрепит верных Ему и воскресит их при воскресении праведных, а оставшихся в живых преобразит, и все вместе будут восхищены на облака к Господу в самом конце великой скорби. Я считаю, что Отк.3:10 говорит о сохранении верных Ему детей ***внутри*** скорби, внутри опасностей, внутри всего времени искушений, а не об удалении их от опасностей. Верующие могут даже претерпеть физическую смерть, но не потерпят духовной смерти и разделения с Богом. В данном случае речь идет, на мой взгляд, о терпении во время гонений и о духовной защите Господа в это время. Он ***защищает*** (***сохраняет***) Своих детей от гнева Божьего в период скорби и судов, но ***не избавляет от страданий и скорбей***.

А. Об этом говорит контекст Отк.3:10 (церковь терпит гонения и сохраняет непоколебимость и верность Божьему Слову: «**И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя**). Слово «**терпения**» в Отк.3:10 (греч. υπομονηζ — [5281], *ypomoni*) имеет смысл стойкости, непоколебимости. Это слово использовано также в текстах Писания (Отк.13:7-10; Отк.14:9-12), в которых явно говорится о стойкости святых, переносящих великую скорбь (даже до смерти) и не поклоняющихся антихристу:

Отк.13:10: «**Кто ведет в плен, тот сам пойдет в плен; кто мечом убивает, тому самому надлежит быть убиту мечом. Здесь терпение** (греч. υπομονη — [5281], *ypomoni*) **и вера святых**».

Отк.14:12: «**Здесь терпение** (греч. υπομονη — [5281], *ypomoni*) **святых, соблюдающих заповеди Божии и веру в Иисуса**».

Слово Божье подчеркивает, что в гонениях будут всякие трудности и скорби, но «**претерпевший** (греч. υπομεινας — [5281]) **же до конца спасется**» (Мф.24:13). «**Сохранил слово терпения Моего**» в греческом звучит дословно «***сохранил слово непоколебимости Моей***» — это непоколебимость в обетовании Божьего Слова, это вера в непременность Пришествия Христа во славе, это постоянство в доверии Писанию, вне зависимости от обстоятельств, это терпеливое ожидание встречи со Христом.

Б. Об этом говорит ясный текст Писания Ин.17:15, где используется точно такая же конструкция в греческой фразе «сохранить от» («τηρήσω **εκ**») и означает сохранение верующих внутри скорбей от этого мира, а не удаление из мира («**Не молю, чтобы Ты взял их из мира, но чтобы сохранил** [τηρήσηζ — 5083] **их от** [**εκ** — 1537] **зла**».

В. Об этом говорит грамматика греческого и другие тексты Писания с предлогом **εκ**, потому что при использовании предлога **εκ во временном смысле, он указывает на период времени, которое индентифицирует глагол или прилагательное. Например, в Мф.19:20 юноша говорит Христу: «Все это сохранил я от** [**εκ** — 1537] **юности моей», т.е. от начала юности и до сего дня. То же самое в Лк.8:27 («один человек из города, одержимый бесами с** [**εκ** — 1537] **давнего времени»); в Ин.9:1 («увидел человека, слепого от** [**εκ** — 1537] **рождения»); в Ин.9:32 («от** [**εκ** — 1537] **века не слыхано, чтобы кто отверз очи слепорожденному»); в Деян.9:33 («нашел он одного человека, который на** [**εκ** — 1537] **протяжении восьми лет лежал в постели парализованный»). Писание дает множество примеров применения предлога εκ применительно ко времени (например, в Ин.6:66 —«с** [**εκ** — 1537] **этого времени многие из учеников Его отошли от Него»), и там всюду говорится о промежутке времени, к которому относится глагол. В Отк.3:10 глагол — «сохраню», а период времени — «година искушений для всей вселенной», т.е. Бог будет хранить Своих в этот период искушений (через весь период искушений, все время внутри искушений).**

**Г. Другие тексты Писания ясно говорят о том, что Церковь будет нести скорбь и будет восхищена при Пришествии в конце скорби при последней трубе, в последний день нынешнего века, в День Господень (Мф.24:29-31; Лк.21:25-28; 1Фес.4:14-17; 1Кор.15:20-23; 1Кор.15:51,52; 2Фес.2:1-4; 2Фес.2:8; 2Фес.1:4-10; Отк.6:9-11; Отк.7:14; Отк.13:10; Отк.14:12,13; Отк.17:6; Отк.16:15; Отк.20:4,5; Ин.6:39,40 и др.).**

Д. Так было всегда в истории Божьих последователей, которых Он (будучи Сам самым великим Страдальцем) проводил через испытания и страдания, прославляя их веру и любовь к Нему и сохраняя для Царства Божьего. Так было с Иовом, Даниилом, тремя юношами, брошенными в печь за верность, так было со Стефаном, с многими страдальцами и мученикам за веру Христову. Быть участником Восхищения, или первого воскресения праведных — это цель всякого христианина. Иисус имеет власть над спасением и судом. Неважно, что думают о нас люди, как они относятся к нам, насколько ожесточенные страдания мы терпим от мира — все это не означает, что мы отвергнуты Богом, если верны Ему, живем по Его Слову, имеем в сердце любовь. Господь спасет нас, и это не зависит от внешних обстоятельств. Если церковь устоит в истине, удержит то, что имеет, то она не лишится Божьей защиты, не лишится своего венца и будет духовно сохранена в период великой скорби.

 Кроме того, что Бог сохранит всех верных Ему последователей в период скорбей и введет в вечные обители, Он обещает для них следующие благословения в вечности:

«**Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое.**13 **Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам**».

В Откровении по отношению к храму используется слово *naos*, относящееся не к внешнему, а только к внутреннему храму. Столп в храме — это абсолютная слава и почет на небесах, которая поддерживает славу Христа. Из этого храма верующий никогда не выйдет вон. Эти столпы означают силу, честь, постоянство и безопасность. В Новом Иерусалиме не будет никакого физического храма, но Сам Бог и Агнец будут этим Храмом (Отк.21:22). Поэтому быть *столпом в храме* означает *постоянное присутствие Бога в жизни, наличие того, что постоянно поддерживает Его присутствие и являет Его славу.*

 На победителе будут написаны три имени: «**имя Бога Моего** **и** **имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое**», означающие особую принадлежность ко всем троим: к Богу, к Господу Христу, к Небесному Иерусалиму.

«… **имя Мое новое**». Написание этого имени на верующих будет означать особую близость ко Христу, Его благоволение и доверие, богатство индивидуальности в Господе, постоянную новизну жизни с Богом в вечности.

 Ради этих реальных и пока непостижимых нашим умом благ стоит жить, верить, бороться, трудиться, переносить все трудности, радоваться радостью неизреченной о том, что Бог приготовил для любящих Его. Ради этого все временное надо почитать за сор по сравнению с тем, что мы имеем во Христе. Мы должны приготовить свои сердца к тому, чтобы остаться верными в окружении «сатанинского сборища» лжехристиан, в окружении агрессивного грешного мира и властей тьмы века сего, не страшиться гонений, насмешек и даже смерти, потому что конечная победа за теми, кто останется верным Христу и все претерпит до конца. Нам важно не останавливаться, важно не обольститься ценностями этого мира, важно всегда побеждать этот мир силой Возлюбившего нас Христа, постоянно возрастать в вере, любви, жить ожиданием Его Пришествия, торжествовать в Нем. Господь грядет, каждый день приближает нас к великим событиям. Господь желает найти веру и любовь в наших сердцах. Он введет в Свое Царство тех, кто постоянно следует за Ним и имеет духовный слух к тому, что «**Дух говорит церквам**».

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Сила церкви и каждого христианина определяется не численностью, а пребыванием в истине, постоянной верностью Господу, распространением вести о спасении и братолюбием***. Для вхождения в град Божий Иерусалим необходимо:

1. Всегда помнить, что наша сила не в наших способностях, а в Господе, в единстве с Ним, в сохранении твердого упования на Него и жизни обетованиями Его Слова всегда, везде и во всем.
2. Быть верными Господу во всех обстоятельствах, иметь здравое учение, не идти на компромисс с миром и с теми, кто пренебрегает истиной.
3. Быть активным благовестником своей жизнью, словом и делом являть красоту Христа, Его ценности и указывать людям путь спасения через умершего, воскресшего и грядущего Христа.
4. Достигать любви и братолюбия, жить не трудностями текущих событий, а радостью будущей встречи со Христом и торжеством будущих благ.

Итак, ***для получения небесного гражданства будь верен Господу во всех обстоятельствах, стой в истинах Писания, проявляй братолюбие и свидетельствуй о Спасителе всем людям***. Аминь.

**Жизнь в смерти**

Отк.3:14-22: «14 **И Ангелу Лаодикийской церкви напиши: так говорит Аминь, свидетель верный и истинный, начало создания Божия:** 15 **знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч!** 16 **Но, как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих.** 17 **Ибо ты говоришь: "я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды"; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг.** 18 **Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть.** 19 **Кого Я люблю, тех обличаю и наказываю. Итак будь ревностен и покайся.** 20 **Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною.** 21 **Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцом Моим на престоле Его.**22 **Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам**».

 Известный миссионер Д.Х. Тейлор выразил суть христианской жизни в одной знаменитой фразе: «*Христос либо Господин всего, либо вовсе не Господь».* Плоды жизни каждого будут определяться ответом на самый важный вопрос всех времен: «Кто в центре моей жизни, я или Бог?». Только тогда, когда мы воздаем своей жизнью и системой ценностей славу великому Богу, мы начинаем правильно видеть эгоистичного и любимого себя, начинаем видеть свое несовершенство и пути приближения к Богу, мы начинаем жить духовной жизнью, а не формальной религией.

 Отступившее от многих истин современное христианство считает главной своей целью материальный успех, высокое положение в глазах сильных мира сего, ощущение комфорта, отсутствие душевной боли и страданий за истину на пути изменения сердца. Такую веру можно назвать потребительской, а формальных верующих — обществом с ограниченной ответственностью. Такая вера начинает «хромать» тогда, когда задеваются личные, земные интересы эгоистичных христиан. Справедливо заметил христианский писатель Клайв Льюис: «*Из всех плохих людей хуже всего — плохие религиозные люди*». Такой была Лаодикийская церковь, к которой адресует Свое послание Господь, такими мертвыми христианами можем стать и мы, если не будем иметь живой, горячей и действенной веры в Господа и не будем иметь верных отношений с Царем царей.

 В послании к Лаодикийской церкви нет ни одной похвалы, но только порицания от Господа. Для церкви с ужасным духовным состоянием Господь открывается особым образом: «14**И Ангелу Лаодикийской церкви напиши: так говорит Аминь, свидетель верный и истинный, начало создания Божия**». Он представлен как Исполнитель всех Божьих обетований (**Аминь**), как совершенный Свидетель дел и целей каждой поместной церкви и каждого христианина (**Свидетель верный и истинный**) и как изначально сущий, всемогущий Творец, Который все держит в Своей руке и Который управляет и завершает историю нынешнего века (**начало создания Божия**) и откроет новый век Царства Божьего. Этим Господь показывает, что и первое слово было за Ним и последнее слово также будет за Ним. Он показывает, что история движется под Его управлением, что «**Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, -— все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит**» (Кол.1:16,17). Как часто христиане забывают эту важную истину, что последнее слово скажет Господь, а не человек и не цари мира сего; что все, что сказано в Слове Божьем, Господь исполнит (2Кор.1:20: «**Ибо все обетования Божии в Нем “да” и в Нем “аминь”, — в славу Божию, через нас**»); что Господь, а не сильные мира сего и не голосование большинством будет определять нашу вечную участь. Поэтому так важно искать благоволения не у людей, а у Бога, быть рабом Христовым, а не рабом человека. Если мы будем жить святой жизнью, взирая на Христа и подражая Ему, мы никогда не угодим грешному миру, никогда не угодим людям. Можно смело сказать, *что если бы даже сегодняшние верующие умели ходить по воде, как это делал Апостол Петр, то люди мира сего непременно сказали бы: «Смотрите, эти верующие даже не умеют плавать, как все нормальные люди*». Истинная церковь должна быть не параллельна греховному миру, а поперек ему.

 Лаодикийская церковь идет в ногу с миром, а потому она находится на пороге смерти. Трудно найти более ужасный приговор, при котором от церкви тошнит, и Господь хочет извергнуть Лаодикию из Своих уст («**извергну** *(изрыгну, выплюну —[1692]*) **тебя из уст Моих**»). «**О, если бы ты был холоден, или горяч!**». Господь отвергает полезность такого аморфного и никому не нужного христианства без живого Христа. Эта «тепловатость» церкви — самое худшее состояние, к которому только может прийти церковь, и самое бедственное состояние, в котором она может находиться. «15 **Знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч!** 16 **Но, как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих.** 17 **Ибо ты говоришь: "я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды"; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг.** 18 **Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть**». В противовес тому, что город Лаодикия был одним из финансовых центров, одним из медицинских центров, где производилась глазная мазь, и одним из центров, где производилась одежда, Господь обличает церковь, состоящую, скорее всего, из многих богатых людей, а также врачей и знатных персон, и говорит, что духовно они нищи, слепы и наги.

 Многие церкви сегодня незаметно смешались с миром и даже не замечают этого. Если бы сегодня многие христиане посетили Лаодикийскую церковь, то они бы сказали: «Какая хорошая церковь. Все у них есть, кипят дела, все ходят на служение, у них залы наполнены людьми, им весело и радостно, они имеют большие возможности, финансы, имеют добрые отношения с властями, имеют свободу веры, имеют влияние в своей местности, их посещают знатные люди и т.д.». Все это характеризует многих современных христиан как «полуверующих», как бы особенно набожных, как религиозных людей из соответствующих сообществ, которые не имеют истинной духовной жизни во Христе и окунулись в пучину ценностей сего мира.

 Посмотрим, чем хвалились лаодикийцы: «**ты говоришь: "я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды"**. Гордость, самодовольство, высокое мнение о себе, пресыщенность лишили эту церковь истинной силы и истинного благочестия. Сегодня мы имеем ту же картину во многих церквах: у них все хорошо, они имеют финансы, организовывают большие конференции и симпозиумы, приглашают известных людей и проповедников, организовывают бурные евангелизации и компании под разными лозунгами (например, «пятисотлетию Реформации — 500 новых церквей»), фестивали, организовывают спортивные состязания, своеобразные духовные марафоны (например, изучение Нового завета за сутки при непрерывном чтении), привлекают молодежь современной музыкой и разными шоу и т.д. Они утверждают, что «привносят только позитив», у них нет обличений во грехах, чтобы никого не обидеть, они слушают учителей, которые бы льстили слуху, и хвалятся тем, что на такие общения идет множество людей. Однажды я встретил объявление из подобной церкви, в котором молодежь приглашалась на «гавайскую вечеринку, где будет очень круто и весело всем». Мы часто можем быть свидетелями различных молодежных тусовок, где звучит мирская музыка, рок-музыка и идет призыв к танцам, чтобы все ободрились и были радостны.

 Все это указывает на живучесть лаодикийского «богатства» в наше время. Такие самоуспокоенные церкви не знают блаженства плачущих о своих грехах, находят так называемое «обоснование» в Писании своим мирским методам и своему чуждому поклонению с песнями и плясками, они впускают в свою среду чуждый огонь. Они не скупы на слова, не имеют недостатка в саморекламе, они обвиняют других в устарелых подходах, считая что у них самих все в порядке. У них во всем преобладает чувство пресыщенности. В таких внешне «сверхгорячих» (а на самом деле теплых) церквах процветает демократия. Слово «лаодикия» означает «власть народа», народовластие или, говоря современным языком, «демократия». При разнузданной демократии истина решается не водительством Духа Святого, а большинством голосов, когда едва сделавшие шаг от мира верующие так много говорят, обсуждают и высказывают свои мнения, а не ищут того, что было характерно для Первоапостольской Церкви, когда принималось решение по критерию Божью: «**Угодно Духу Святому и нам**» (Деян.15:28).

 Их оценка себя: «**Богат, разбогател и ни в чем не имею нужды»**. Отсутствие жажды совершенства и пресыщенность, материальные блага вместо духовного богатства, любовь к миру и подражание мирским ценностям вместо ценностей Христовых — все это является признаком смертельной духовной болезни.

Апостол Павел обличает коринфян: «**Вы уже пресытились, вы уже обогатились, вы стали царствовать без нас. О, если бы вы и в самом деле царствовали, чтобы и нам с вами царствовать!**» (1Кор.4:8).

Он пишет о том, что те, кто не любит мир, будут гонимы миром:

2Тим.3:12,13: «**Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы. Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь**».

Господь также предупреждает об этом:

Ин.15:20: « **Помните слово, которое Я сказал вам: раб не больше господина своего. Если Меня гнали, будут гнать и вас; если Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше**».

Слово Божье предупреждает об опасности самодовольства и пресыщения, об опасности для верующих, когда богатство владеет их сердцами, об опасности обольщения материальными ценностями:

Мк.10:24: «**Но Иисус опять говорит им в ответ: дети! как трудно надеющимся на богатство войти в Царствие Божие!**».

1Тим.6:6-10: «**Великое приобретение — быть благочестивым и довольным. Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего не можем и вынести из него. Имея пропитание и одежду, будем довольны тем. А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям**».

О великой блуднице сказано: «**Сколько славилась она и роскошествовала, столько воздайте ей мучений и горестей. Ибо она говорит в сердце своем: “сижу царицею, я не вдова и не увижу горести!”**» (Отк.18:7).

 Иаков совершенно ясно и без всяких оговорок свидетельствует о том, что дружба с миром есть вражда против Бога: «**Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу**» (Иак.4:4).

 Бог смотрит не так, как смотрит человек. Он говорит учительским силам Лаодикийской церкви.: «**А не знаешь, что ты…** 1) **несчастен**; 2) **жалок**; 3) **нищ**; 4) **слеп**; 5) **наг**». Что может быть ужаснее? Оказывается, что может,— когда этого состояния не видишь и не понимаешь. Когда Бог не занимает первого места в жизни, тогда разум человека и его дух повреждаются, он становится духовно слепым, он не способен отличить истину от заблуждения, видит все в искаженном свете и верит самим собой придуманной лжи. Так было у лаодикийцев, так будет в последнее время с теми, кто отвергает первенство Христа в жизни: «**И со всяким неправедным обольщением погибающих за то, что они не приняли любви истины для своего спасения. И за сие пошлет им Бог действие заблуждения, так что они будут верить лжи**.» (2Фес.2:10,11). Те, кто ищут широкого пути и удобного христианства, приспособленного к этому миру, будут все более повреждать свой ум и будут полностью подвержены ложным духам, принимая их за истину.

Ужасная картина духовного состояния Лаодикии дополняется еще пятью отягчающими обстоятельствами:

1) церковь ***не видит*** и не понимает своего духовного состояния: «**а не знаешь, что ты…**».

2) она ***видит все наоборот***, совершенно противоположно, ее дух ослеплен: «**Ибо ты говоришь: “я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды”; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг**».

3) церковь ***живет в безразличии***, апатии, отсутствует всякое желание к изменению: «**Ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч!** **Но, как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих**».

4) ***все думают одинаково неверно***, господствует демократия, всех все устраивает (как у Иер.5:31 — «**и народ Мой любит это**»), истина решается согласием большинства, а не водительством Духа Святого и не глаголами Писания. Все это соответствует названию «лаодикия» — власть народа.

5) ***Христос стоит вне церкви***, Лаодикия лишилась Христа, Господь стучит в дверь, находясь вне церкви, за дверью церкви, за дверью сердец так называемых верующих: «**Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною**». Он уже обращается к тем, кто еще может услышать голос и способен обновиться и перейти от мертвой веры к живой и спасительной.

Нет ничего более опасного, чем нахождение человека в заблуждении, когда он при этом уверен, что он стоит в истине. И самое страшное обстоятельство — равнодушие, безразличие, апатия. Безразличие, выражающееся крайней степенью эгоизма и заботой только о себе. Отсутствие устремлений, целей, определенных поисков и позиций — это безразличие, которое выражается крайней формой — апатией, т.е. отсутствием желания что-то изменять, что-то делать, чего-то искать, кроме личной выгоды. Нельзя ничего сделать с человеком и помочь ему, если он ни к чему не стремится.

Лаодикия одной ногой стоит в мире (*ни горяч*), а другой желает примкнуть ко Христу (*ни холоден*). Но в вере нет нейтралитета. Такое состояние «теплости» является наихудшим обманом. Для безразличных людей есть только физические потребности, а для духовных ценностей им нет времени. О таких Апостол Павел писал:

Флп.3:18,19: «**Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова. Их конец — погибель, их бог — чрево, и слава их — в сраме, они мыслят о земном**».

 Теплое состояние — это полное ***равнодушие*** к воле Божьей или даже отвержение ее и замена своими ценностями. При этом такие верующие все из мира тянут в церковь, но только в христианской упаковке, забывая то, что истинная Церковь не параллельна миру, она поперек его. Ты раньше был рок-музыкантом — теперь со Христом играй рок-музыку со словами о Христе. Ты раньше был футболистом или боксером, теперь — играй в футбол или бей своего соперника на ринге, но под именем Христа. Ты раньше был модельером, теперь — вводи новую моду и привноси в церковь одежду греховного мира и опережай их тенденции, чтобы понравиться всем людям. Все, как и ранее, но под именем Христа, в христианской упаковке. Это и есть дух Лаодикии. Теплое, безразличное христианство опаснее, чем фарисейство во времена Христа, потому что оно на словах не отвергает Христа, а искажает Его ценности. При этом начинает преобладать плоть, а не дух, что неизбежно приводит к духовной смерти: «**Ибо живущие по плоти о плотском помышляют, а живущие по духу - о духовном. Помышления плотские суть смерть, а помышления духовные — жизнь и мир, потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут**» (Рим.8:5-7).

 Равнодушные плывут по течению, как и все люди мира сего, и не желают плыть против него. Они дружат с миром, поэтому их никто не гонит, они не несут страданий и не желают отстаивать истину путем скорбей. И так как при этом нет духовного роста и приближения к Богу, то идет приближение к миру. Приближение и смешение с миром идет во всем: мирское пение, мирские сценические постановки, мирские принципы общения, мирская одежда, мирская мудрость вместо премудрости Божьего Слова, психология вместо душепопечения и молитвы, шумные компании и шоу вместо благовестия, спортивные клубы и разные развлечения вместо назидания. Внешне церковная жизнь как бы кипит, но нет изменения сердец каждого члена церкви, нет жертвенности, нет горения и любви к Богу, есть человекоцентричное и мертвое христианство. Такая жизнь является жизнью в духовной смерти. Безразличие — это шаг к безбожию, оно — цепи для духовного развития и ядовитое дыхание ада. Пассивность и бездействие при равнодушии открывает дорогу силам зла, делает любые устремления бессмысленными, угашает дух, убивает любовь. В последнее время эта опасность будет усиливаться, и каждый будет испытан на духовную прочность по этому критерию. Господь говорит, что «**по причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь**». (Мф.24:12). Охлаждение любви — явный признак равнодушия. Равнодушие — это паралич для духовного развития и приближения к Богу, это — духовное самоубийство. Злость, агрессия, ревность, ярость, обиды — это только кажется пределом падения. Предел падения — безразличие. Безразличные совершенно бесполезны для Божьего труда. У них всегда есть отличительная черта — терпимость ко греху, когда не церковь влияет на мир, а мир более существенно влияет на церковь. Они говорят о количестве, а не о святости, говорят о покаянии и духовном росте, но жизнь остается без изменений. К таким церквам легко пристать посторонним, невозрожденным людям. Люди остаются в церкви такими же мирскими, но теперь они находятся в необычном общении, чувствуют себя хорошо, живут и в мире, и в церкви, потому что здесь царствует дух мира, дух Лаодикии.

 Дух Лаодикии — смертельная опасность. Каждый должен исследовать себя в свете истин Писания и побеждать опасную «теплость» в своей христианской жизни, освобождаясь от нее через оставление ее характерных признаков. Вот некоторые распространенные ***характеристики «теплых христиан***»:

1. Они посещают богослужения, исходя из обязанности, а не из-за любви к Господу и к Его Слову, они поклоняются по традиции, а не из-за жажды общения с Богом. Они формально выполняют все обряды, твердо держатся человеческих традиций, но не исполняются силой Духа Святого, не проявляют любви к Богу и ближним.
2. Они утверждают, что доверяют свою жизнь Богу, но на самом деле во многих обстоятельствах они больше доверяют своему разум, себе, своему опыту и не вручают вопросы выбора в жизни и принятия решений в руки Господа, не подчиняются в доверии воле Господа там, где их ценности расходятся с волей Божьей и где требуется что-то отдать для Господа.
3. Они любят Господа, но не всем сердцем и не всей душой, и не всем разумением своим. Они посвящены Христу, но частично, их не беспокоит то, что они не полностью отдали Христу все сферы жизни, оставляя за собой то, что важно в глазах людей. Они часто лицемерят, играют роль смиренных, могут петь гимны хвалы Господу, но не любить рядом стоящего человека.
4. Они не считают, что с приходом ко Христу должны кардинально измениться в ценностях жизни, но изменяют фасад, уходят от видимых грехов (не пьют, не курят, не сквернословят), но при этом не ощущают и не считают, что новая жизнь превосходнее прежней греховной жизни, что она питается только Божьей силой. Они мало отличаются от порядочных неверующих людей, почти не изменяют свой характер.
5. Они существенно подвержены суете и заботам века сего, но чаще всего равнодушны к духовной жизни и к людям, прикрываясь при этом внешне словами любви и милосердия, делая добрые дела без искренней любви.
6. Они удовлетворены до тех пор, пока они не хуже, чем люди этого мира, но когда дела обстоят наоборот, то у них появляется недовольство, а когда не исполняются их человеческие планы, то в этом они не видят Божью остановку, и вместо смирения у них появляется уныние, депрессия.
7. Они оценивают себя, сравнивая с миром, а не с Господом, их добро и святость оценивается относительно других людей, которые окружают их, т.е. их планка святости ограничена чисто человеческими критериями, они ей удовлетворены, а потому у них нет жажды духовного совершенства, и они не готовы нести страдания за Христа.
8. Они рассуждают о земной жизни гораздо чаще, чем о вечности на небесах и о том, как войти в Царство Божье. Их жизнь в основном сосредоточена на сегодняшних проблемах, на списке срочных дел, они редко думают о будущем, о Царстве Божьем, не ищут его прежде всего, потому что оно не в центре их жизни и их устремлений.
9. Они обладают гордыней и считают себя «достойными», они не думают о том, что без милости Божьей и без Его благодати были бы безнадежными грешниками и мучились бы в озере огненном, а потому благодарность Господу с их уст слышится весьма редко и часто не от всего сердца. Они выбирают в христианстве более нравственную сторону, а не крест, не распятие плоти, не узкий путь, не отвержение себя.
10. Они готовы исправлять других, учить других святости и благочестию, постоянно обличать других, но свой характер держат законсервированным и не жаждут духовного совершенства, не изменяются, не возрастают в любви.
11. Они не принимают обличение в свой адрес, считая это подрывом авторитета, обижаются при обличении, не считая это проявлением любви и помощи со стороны братьев и сестер.
12. Они часто живут по принципу: «Зачем мне лишние проблемы». Они не станут защищать истину, когда большинство против нее, когда возможен временный проигрыш в борьбе, их меньше интересует духовная победа в глазах Господа, но больше победа в глазах людей. Они могут иметь частичную дружбу с миром, жертвовать некоторыми заповедями ради сохранения добрых отношений с согрешающими, но не считать это отступлением от Божьих истин.

 Этот список можно продолжить, но можно сказать и одной фразой: «Теплое христианство признает Бога (“не холоден”), но отводит Ему далеко не первое место (“не горяч”). Не они служат Богу, а Бог служит им». Внешне они говорят: «Да будет воля Твоя», но в их сердце звучит недопустимое и самое страшное: «Нет, Господи». Для нас важно, чтобы каждый проверил ***себя*** на «теплость», заменив в вышеназванных критериях слово «они» на слово «я», честно исследовал себя на теплость и при обнаружении ее просил у Господа (пока есть время) горящей веры, приобретал дух Филадельфийской церкви. От этого зависит наша вечная участь.

 В отличие от церкви Лаодикии, которая утратила дух любви, Господня любовь всегда неизменна и действует до самого последнего времени, пока человек еще жив. Господь не только обличает, но и дает пути выхода из этого состояния:

1. «**Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться**». Для приобретения Божьего золота, надо оставить Лаодикийский дух и кардинально изменить свои ценности через обновления в живой вере, какими бы трудностями эта вера ни сопровождалась. Если гонимой Филадельфийской церкви Господь говорит: «Держи, что имеешь», то Лаодикийской церкви Он как бы повелевает: «Оставь, что имеешь!». *Надо поставить Бога на первое место*, проявить живую веру в Господа в практической жизни, чтобы обогатиться. Золото — это живая и действенная вера в Спасителя Христа, вера в то, что Он совершил в огне крестных страданий наше спасение, это полное доверие Богу и послушание Его воле. «**О сем радуйтесь, поскорбев теперь немного, если нужно, от различных искушений, дабы испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа, Которого, не видев, любите, и Которого доселе не видя, но веруя в Него, радуетесь радостью неизреченною и преславною, достигая наконец верою вашею спасения душ**» (1Пет.1:6-9).

2. «**И белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей**». Белая одежда — это одежда спасения через праведность Христа, через покаяние и оставление грехов, через живую веру в Него, это святость детей Божьих и удаление от грехов этого мира. В праведность Христа можно одеться только после того, как будут сняты грязные одежды самоправедности. Только усвоенная верою праведность Христа и преображение в образ Христа способны привести на брачный пир с Господом.

3. «**И глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть**». Здесь говорится о духовном видении, о тех истинах, которые Господь открывает любящим Его. Это духовное зрение открывается Духом Святым, просвещает наш разум и совесть, побуждает смотреть на все в свете Божьих истин Писания.

 Господь стоит у двери сердца каждого и стучит для того, чтобы пробудить из смерти в жизнь. Какая великая любовь Божья! Какая бы была трагедия для нас, если бы Господь стал равнодушным к нам! Но какую же милость мы имеем в том, что Господь всегда верен и всегда любит нас! Господь дает выход и для такой падшей церкви как Лаодикийская. Он еще не извергнул ее из уст Своих:

«19 **Кого Я люблю, тех обличаю и наказываю. Итак, будь ревностен и покайся.** 20 **Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною.** 21 **Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцом Моим на престоле Его.**22 **Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам**».

 Для приобретения спасения по вере во Христа необходимо покаяние, причем для христиан лаодикийского духа — быстрое покаяние, пока они еще живы. Этот призыв относится ко всем нам, хотя и в разной степени. Если кто-то думает, что его это не касается, то он ошибается. Каждому из нас есть что поправить в своей жизни. Но особенно важно, чтобы каждый прислушался к стуку в дверь сердца и совести, чтобы посмотрел на себя в свете Божьих ценностей и пробудился для избавления от лаодикийского духа. Не надо бояться истины. Бог еще дает нам время для исправления. Бог еще любит и ждет нас. Бог любит нас, даже если мы сегодня еще жалки и нищи и не видим своего состояния. Поэтому если кто-то уснул, то проснись; если заблудился, то возвращайся на зов Христа и ко Христу; если упал, то вставай; если осквернился, то очищайся. Все это надо успеть сделать при этой жизни. Когда перейдем в мир иной или когда придет Господь, это сделать будет уже поздно.

 Перед христианами всех веков (и особенно перед христианами последнего предпришественного времени) всегда стояло и стоит очень сложное испытание духом Лаодикийской церкви, т.е. духом благополучия, самодовольства, богатства, формальности, потребительства, ложных ценностей и ориентиров, духом греховного мира, таким состоянием, когда в центре всего и мерой всего является человек, а не Бог.

 Истинная духовная жизнь каждого верующего человека — это не достижение своих земных планов, это не удовлетворение своих желаний, это не самореализация, это не формирование признания в глазах людей, это не обеспечение своего комфортного места под солнцем, но это — великая привилегия, данная Богом, это — ответственность перед Творцом всего видимого и невидимого, это — исполнение жизнью Божьего предназначения для каждого человека, призванного прославить своего Творца. Истинная жизнь — в служении своему Царю, в прославлении Господина жизни, Который дает нам дыхание жизни и все потребное для жизни и благочестия. Цель веры — не удовлетворение наших желаний, а исполнение воли Божьей и достижение вечного блаженства со Христом для прославления Его имени. Опасный лаодикийский дух начинает проявляться тогда, когда на троне жизни место Бога занимает человек. И тогда вместо вечных Божественных ценностей изобилуют земные, душевные и материальные интересы, а мерой всех вещей становится человек, управляемый эгоизмом. Тогда временное и преходящее заменяет вечное. Но для полноценной жизни любить можно лишь то, что имеет вечные ценности, а эти ценности есть только у Бога. Самое главное в нашей жизни — это верное представление о том, Кто есть Бог и что Он сделал и делает для нас, а также то, кто есть мы с Господом и кем бы мы были без Него.

 Победить обольщение духом Лаодикии — не простая задача, но мы идем за Победителем, Который даст силы для этой победы. Господь победил и сел на престоле. Он обещает победителям самую высокую награду: «**Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцом Моим на престоле Его**». Ни один царь не будет управлять вместе со своими подданными. Но Господь говорит, что Он будет делить честь царствования со Своими детьми. Если мы посвятим свою жизнь Христу, Он разделит с нами честь управления вместе с Ним над всем творением. Лаодикия стоит в самой низшей духовной точке и может быть низвергнута из уст Господа, но может взойти на самую высоту славы Господней, если вернется к живой вере и к Господу. Такова любовь Божья к нам.

 Для того, чтобы стать побеждающим, необходимо отдать Богу подобающее место в нашей жизни. И это не зависит от обстоятельств, не зависит от кризисов, гонений, страданий, не зависит от нашей зарплаты и семейного положения, потому что всеми этими процессами управляет наш Господь и потому что Он обещал вести верных Ему в Свое блаженное Царство вечной любви и правды. Бог верен Своему Слову. Поэтому не важно, что произошло и что происходит, не важно, где и когда это происходит, важно то, что мы на стороне Победителя, если мы верны Ему и Его Слову. Результат нашей жизни определяется не тем, в каких обстоятельствах мы находимся, а тем, как мы поступаем в них, верны ли мы Господу, подчиняем ли мы свою волю Его совершенной воле. Нельзя правильно построить христианскую жизнь, если Бог не на первом месте. Чтобы Господь, уплативший за нас Своей Кровью, был Господином нашей жизни, необходимо любить Его и быть послушным Его благой, угодной и совершенной воле, жить полным доверием Ему, исполняя Слово Божье. *Когда мы поступаем по воле Господа, то тогда даже вера с горчичное зерно может переставлять горы, но когда мы бежим впереди Бога, желая во что бы то ни стало исполнить свою волю, когда не вопрошаем Господа и сначала делаем неверные шаги, а потом начинаем просить помощи в молитвах, тогда и большая вера величиной с гору не сможет сдвинуть с места даже горчичное зерно.* Бог иногда останавливает наше своеволие, чтобы лишить нас того человеческого несовершенного рая, который мы хотим создать сами себе по своим ценностям и который без первенства Бога в нашей жизни станет нашим адом. Что же еще, кроме оставления лаодикийского духа, надо сделать, чтобы не быть подверженным лаодикийскому духу? Можно назвать следующие шаги, дающие противоядие лаодикийскому яду.

\*Живи Богом, Его вечными ценностями и исполняй Его волю, и тогда ты не будешь жить своими мелкими интересами;

\*живи истинами Слова Божьего, люби Слово, вникай в него и питай им свою веру, исполняя его, и тогда ты не будешь отвечать на любой ложный звук этого греховного мира;

\*смирись пред величием Божьим и Его непостижимой любовью, осознай славу Того, Кто сотворил всю Вселенную и дал тебе жизнь, и тогда ты не будешь гордиться собой и не будешь тем самым обнажать свою духовную наготу;

\*трудись с полной отдачей для Господа, и тогда дьявол не будет иметь доступа для труда над осквернением твоего сердца;

\*восхищайся успехом других и благодари Господа за милости к людям, и тогда ты не будешь завидовать ближним;

\*будь очень требователен к себе и изменяй себя с Божьей помощью, и тогда не останется времени для осуждения других;

\*постоянно взирай в духе на крест Голгофы, не забывай, что для тебя сделал Христос, и тогда не будешь впадать в уныние и депрессию.

Все это можно вместить в одну емкую фразу: «Не будь теплым и формальным, но будь духовно живым христианином и поставь Господа в центр своей жизни». Все в конечном итоге сводится к исполнению первой заповеди (возлюби Господа) и к ее практической реализации (возлюби ближнего). А истинная, непритворная любовь к братьям и сестрам является вершиной красоты характера христианина, которую не так просто покорить. *Существует известная притча об одном отшельнике. Он достиг такой святости и смирения, что спокойно жил среди зверей так, что они его не трогали и не причиняли ему вреда. О нем шла слава как о человеке, достигшем совершенства. Когда его увидел один из духовных обитателей монастыря, он* *сказал отшельнику: «Если ты хочешь достичь еще* ***большего*** *совершенства, то тогда пойди в монастырь и попробуй в таком же мире и покое жить со святыми братьями*».

 Особенно важно для христиан последнего времени не потерять любовь к Богу и ближним, не утратить жажду духовного совершенства, жар веры, ревность, ответственность за себя и за свою церковь, важно твердо стоять в истине и не поддаваться духу мира сего и мнимому единству. Любовь и истина, милосердие и святость всегда идут вместе, они не существуют изолированно друг от друга.

 Христианам надо прежде всего перестать стремиться к материальным благам, а приобретать духовное богатство. Если мы голодны и истощены голодом, то нам надо питание; если мы голые и замерзаем без одежды, то нам нужна одежда; если больны наши глаза и не слышат уши, то мы нуждаемся в лечении, чтобы можно было видеть и слышать. Господь показывает нам на примере Лаодикийской церкви, что если мы не имеем духа жизни во Христе, если наши грехи не видны нам, но обнажены перед Ним, если наше духовное зрение и слух притуплены, то мы нуждаемся в срочном покаянии, нам нужно срочно приобретать то золото, которое дает только Христос. И для этого важно иметь и постоянно развивать посредством угодного хождения перед Господом духовное видение и духовный слух, чтобы иметь ухо и всегда слышать, «**что Дух говорит церквам**».

Итак, отметим в з***аключение***:

 ***Теплое христианство славит себя и ведет к духовной смерти, а живая и действенная вера ставит на трон жизни Господа и ведет в Царство Божье***. Для победы над лаодикийским духом и открытия свободного входа в Царство Христа необходимо:

1. Поставить во всех сферах нашей жизни на первое место Христа.

2. Исследовать себя в свете Писания на наличие яда лаодикийского духа и при обнаружении признаков Лаодикии в своем сердце срочно прибегнуть к исповеданию и покаянию и приобретать у Господа искреннюю, горячую и действенную веру, действующую любовью и истиной.

3. Убегать от формального, внешнего христианства, постоянно укреплять духовный слух и духовное видение через глубокое общение с Господом в молитвах, через углубление в Писание, через искреннее исполнение Слова Божьего, через умерщвление плоти духом, искать в жизни не похвалы от людей, а славы Господа.

 Итак, ***уступи господство в жизни истинному Царю Христу, чтобы победить ведущий к духовной смерти эгоизм и бесплодную внешнюю религиозность живой и действенной верой, черпающей силу от Всемогущего Бога***. Аминь.

**Блудница и истинная Церковь**

 Отк.17:1-18: «**И пришел один из семи Ангелов, имеющих семь чаш, и, говоря со мною, сказал мне: подойди, я покажу тебе суд над великою блудницею, сидящею на водах многих; с нею блудодействовали цари земные, и вином ее блудодеяния упивались живущие на земле. И повел меня в духе в пустыню; и я увидел жену, сидящую на звере багряном, преисполненном именами богохульными, с семью головами и десятью рогами. И жена облечена была в порфиру и багряницу, украшена золотом, драгоценными камнями и жемчугом, и держала золотую чашу в руке своей, наполненную мерзостями и нечистотою блудодейства ее; и на челе ее написано имя: тайна, Вавилон великий, мать блудницам и мерзостям земным. Я видел, что жена упоена была кровью святых и кровью свидетелей Иисусовых, и видя ее, дивился удивлением великим. И сказал мне Ангел: что ты дивишься? я скажу тебе тайну жены сей и зверя, носящего ее, имеющего семь голов и десять рогов. Зверь, которого ты видел, был, и нет его, и выйдет из бездны, и пойдет в погибель; и удивятся те из живущих на земле, имена которых не вписаны в книгу жизни от начала мира, видя, что зверь был, и нет его, и явится. Здесь ум, имеющий мудрость. Семь голов суть семь гор, на которых сидит жена, и семь царей, из которых пять пали, один есть, а другой еще не пришел, и когда придет, не долго ему быть. И зверь, который был и которого нет, есть восьмой, и из числа семи, и пойдет в погибель. И десять рогов, которые ты видел, суть десять царей, которые еще не получили царства, но примут власть со зверем, как цари, на один час. Они имеют одни мысли и передадут силу и власть свою зверю. Они будут вести брань с Агнцем, и Агнец победит их; ибо Он есть Господь господствующих и Царь царей, и те, которые с Ним, суть званые и избранные и верные. И говорит мне: воды, которые ты видел, где сидит блудница, суть люди и народы, и племена и языки. И десять рогов, которые ты видел на звере, сии возненавидят блудницу, и разорят ее, и обнажат, и плоть ее съедят, и сожгут ее в огне; потому что Бог положил им на сердце - исполнить волю Его, исполнить одну волю, и отдать царство их зверю, доколе не исполнятся слова Божии. Жена же, которую ты видел, есть великий город, царствующий над земными царями**».

 Здесь показаны таинственные события будущего Апостолу Иоанну от Бога через Ангела о том, какой будет религия антихриста в последнее время и какой конец ожидает эту систему лжецеркви, которая будет претендовать на истину и показывать себя под видом «церкви», служащей Богу. В этой проповеди не ставится задача полного и глубокого богословского толкования этой сложной главы Книги Откровения, но ставится задача извлечения духовных уроков для нас, живущих в сегодняшнее, близкое к Пришествию Христа время. Хотя без краткого толкования основных моментов этого текста трудно будет извлечь глубины духовных ценностей и предостережений для современных христиан. Поэтому кратко коснемся толкования того, о чем сказано в этом тексте.

 Несмотря на то, что есть много исторических событий, которые можно связать с этим видением (борьба и угнетение языческими безбожными нациями народа Божьего Израиля; гонения и попытка уничтожить Церковь во времена Римской империи и папской инквизиции; гонения истинной Церкви во все прошлые времена со стороны лжерелигии), здесь показаны будущие события. Показан период последней седмины, а в нем период великой скорби, а в ней — самое последнее время судов чаш (седьмая чаша показывает суд над городом Вавилоном как всеобщей безбожной мировой системой), которые уничтожают всякое нечестие.

 ***Блудница*** в Писании употребляется часто в духовном смысле и означает неверность Богу, отступление от Божьих истин. В противоположность духовной измене истинный народ Божий, дети Божьи называются «невестой Агнца» и «женой» (Ис.62:5; Ос.2:16-21; 2Кор.11:2; Еф.5:25-32; Отк.12:1; Отк.19:7-9; Отк.21:2; Отк.22:17). Важно отметить, что прелюбодеяние возможно только для замужней женщины. Это означает в духовном плане, что высказывания о духовном прелюбодействии могут применяться только к тем, кто когда-то был с Богом, отдал Ему свое сердце, а потом стал отступником, как это было в ветхозаветное время с Израилем и Иудеей, которые впали в идолопоклонство, в жажду наживы и выгодной жизни. В исследуемом тексте описан ***религиозный*** ***Вавилон***, символизирующий смешение лжи и истины, смешение всех верований в угоду человеческим желаниям, союз ложной религии и безбожной политической системы последнего времени. Иоанн удивлен тем, что именно под видом Церкви выступает эта духовная блудница, поэтому «**видя ее, дивился удивлением великим**» (Отк.17:6). Можно было ожидать чего угодно, но только не этого.

Впервые с Вавилоном мы встречаемся в Книге Бытие. После потопа правнук Ноя и внук Хама Нимрод основал первую в мире многонациональную империю с поклонением разным богам, отвергая единого Бога. Этот вождь вдохновил и руководил строительством города и Вавилонской башни:

Быт.11:1-9: ««**На всей земле был один язык и одно наречие. Двинувшись с востока, они нашли в земле Сеннаар равнину и поселились там. И сказали друг другу: наделаем кирпичей и обожжем огнем. И стали у них кирпичи вместо камней, а земляная смола вместо извести. И сказали они: построим себе город и башню, высотою до небес, и сделаем себе имя, прежде нежели рассеемся по лицу всей земли. И сошел Господь посмотреть город и башню, которые строили сыны человеческие. И сказал Господь: вот, один народ, и один у всех язык; и вот что начали они делать, и не отстанут они от того, что задумали делать; сойдем же и смешаем там язык их, так чтобы один не понимал речи другого. И рассеял их Господь оттуда по всей земле; и они перестали строить город. Посему дано ему имя: Вавилон, ибо там смешал Господь язык всей земли, и оттуда рассеял их Господь по всей земле**»….

 Гордость людей и непослушание Богу двигали их на восстание против воли небес. Они не продвигались вперед, чтобы наполнять землю, как повелел им Бог (Быт.9:1), но строили себе Вавилонскую башню, чтобы она говорила об их силе и возможностях и возвещала их славу вместо славы Бога. Возможно, что при построении Вавилонской башни вдохновители говорили, что такая высокая башня спасет их от любого потопа и надеялись на свои силы, отвергая Бога и Его защиту. Людьми при этом двигал не Бог, а дьявол, который желал удалить человека от Бога. Слово «***Вавилон***» означает «*смешение*». Это смешение лжи и истины; смешение человеческих ценностей с Божьими; смешение жизни по церковным канонам и по ценностям этого мира; смешение своей воли и эгоизма с волей Божьей и под видом служения Богу. Вавилон ассоциируется со всяким противлением Богу и Его воле. Вавилон упоминается 287 раз в Писании, больше, чем любой другой город, за исключением Иерусалима.

 В мире сегодня насчитывается ***тысячи конфессий и религиозных направлений***, что является великой путаницей, смешением, религиозным Вавилоном. Но ***в глазах Бога есть только одна истинная Церковь*** и две конфессии: ***истинная церковь Христа, невеста и жена Агнца*** (Отк.19:7; Отк.21:9; 2Кор.11:2; Еф.5:25-32) и ***великая блудница*** (Отк.17— Отк.18). Наша задача — пребывать в истинной Церкви и служить Богу.

 Мы видим на примере Вавилонской башни, что, объединившись против Бога, люди идут к падению, к разрушению и к погибели. Писание показывает нам обратные примеры, когда, объединившись с Богом, люди могут свершать великие и славные дела. Образ Вавилона используется здесь для того, чтобы показать абсолютно тупиковую и безнадежную попытку человека построить свою жизнь и свою культуру отдельно от Бога и не по Его системе ценностей, потому что Бог уничтожит всех последователей этой мирской системы. Слово Божье описывает конец этой последней безбожной системы антихриста: «**И один сильный Ангел взял камень, подобный большому жернову, и поверг в море, говоря: с таким стремлением повержен будет Вавилон, великий город, и уже не будет его**» (Отк.18:21).

 И здесь содержится важный духовный принцип для нас: не избирать ценности мира, а жить верой в Бога, полностью вверяя Ему свою жизнь. Это то, о чем сказано в Послании Иакова: «**Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу**» (Иак.4:4); а также в Первом послании Иоанна: «**Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо всё, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек**». (1Ин.2:15-17).

 Почему так опасна для христианина и для Церкви дружба с мирской системой ценностей? Эта опасность такая же, как и опасность для брака при неверной жене, которая изменяет своему единственному мужу. Можно ли назвать измену маленькой? Можно ли назвать предательство интересов и нарушение обещаний «маленьким грехом», или «маленьким несовершенством»? Кто из мужей сегодня хотел бы видеть свою жену обнаженной перед всеми; жену, речь которой состоит из нескольких слов; жену, которую бы волновало только ее материальное благополучие и для которой другие были бы на первом месте, а свой муж — на последнем?! Сегодня мы изменим Божьим ценностям в том, что будем внешне подражать миру: в одежде, в прическах, в обнажении своего тела и т.д. При этом мы оправдываем себя: «Ну что тут такого в одежде, ведь главное сердце, внутреннее, а не внешнее, а все остальное — фарисейство». Нет, фарисейство состояло в том, что лидеры этого религиозного направления придумали и узаконили ***свою*** систему ценностей, а не истины Божьего Слова, и считали тех, кто не подпадает под эту систему, грешниками. Если Слово Божье говорит нам, что христиане должны иметь одежду, «**как прилично святым**» (Тит.2:3), что «**на женщине не должно быть мужской одежды**» (Втор.22:5); что у добродетельной жены одежда и красивая, и практичная («**крепость и красота одежда ее**» — Пр.31:25); что дети Божьи должны ходить «**в приличном одеянии со стыдливостью и целомудрием**» (1Тим.2:9); что они должны быть не модой мира, а «**светом мира**» (Мф.5:14), то тогда фарисеями (или неофарисеями) становятся те, кто хочет установить иной, мирской порядок, считая себя более духовными, чем те, кто боится Бога.

 Сегодня мы засоряем и изменяем свою речь и применяем мирские слова («круто», «кайф», «оторваться» и т.п.), оправдывая себя тем, что мы не отсталые и находимся на пике понимания тенденций и течений современной молодежи, как будто это не показывает вектор наших ценностей, как будто не из нашего сердца исходит эта нечистота, как будто неверно Слово Божье, которое говорит: «**Если кто из вас думает, что он благочестив, и не обуздывает своего языка, но обольщает свое сердце, у того пустое благочестие**» (Иак.1:26). «Круто» было в Вавилоне, но он трагически закончит, а у нас должно быть благоговейно и свято, смиренно и чисто, искренне и с любовью к Богу и ближним.

 Сегодня мы стараемся иметь комфорт и материальное благополучие и направляем в эту сторону все усилия, чтобы дать детям престижное образование (что в целом неплохо), устроить себя и ближних, чтобы было не хуже, чем у людей (что тоже неплохо), а Бог и служение Ему ведется по остаточному принципу (что очень плохо и что есть духовная измена, так как Господь не на первом месте в жизни). Это нарушение фундаментальной заповеди Господа в системе ценностей: «**Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут, ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше**» (Мф.6:19-21) и что «**никто не может служить двум господам**» (Мф.6:24).

 Сегодня мы мало работаем над освящением, над оставлением греха и возрастанием в святости, чтобы как невеста и будущая жена Христа приготовить себя и облечься «**в виссон чистый и светлый, виссон же есть праведность святых**» (Отк.19:8); сегодня мы мало проявляем любви к Богу и к людям, а больше думаем о своей славе, больше проявляем свои амбиции, в которых Бог и поместная церковь не на первом месте, а на первом месте наше удобство, поиск человеческой славы и оценки успешности со стороны людей, а не по критериям Бога, изменив Богу в том, что не ищем «**прежде всего Царства Божия и правды Его**» (Мф.6:33).

 Сегодня мы забыли, что такое истинное смирение и послушание, мы готовы слушаться только себя и подчиняться только своей, самодеятельной системе ценностей и подгонять под нее других, забыв о том, что «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5).

 Сегодня мы сильно любим себя, мало проявляем любви даже к верующим, не умеем любить друг друга, даже иногда уважать друг друга, не говоря о том, чтобы быть жертвенными ко всем и любить врагов.

 И если сегодня мы допускаем такие приоритеты, любим мир, дружим с ним и стараемся подражать миру, а не побеждать его своей верой, то это и есть первый шаг к идолопоклонству и к Вавилону, к лжецеркви, это и есть строительство в сердце вавилонской башни гордыни и своеволия, своеобразный бунт против Бога, надежда на свои силы, а не на милость и благодать Божью, т.е. по сути это является отвержением Бога под видом служения Ему и борьбой с истинной Церковью. Это и есть лжецерковь, в которую можно войти, постепенно отступая от Господа. «**Верный в малом и во многом верен, а неверный в малом неверен и во многом**», — учит нас Господь (Лк.16:10). Никто не устоит против дьявола, если будет идти на компромиссы с ним и изменять Богу. Если мы сегодня не признаем никаких авторитетов служителей, старших, родителей, то мы не сможем признать полностью авторитет Христа и отдать себя под Его господство.

 Блудница изображена как ложная религиозная система антихриста, которая выступает под видом истинной Церкви. Блудница сидит на водах в том смысле, что духовно властвует над огромной частью населения и оказывает свое развращающее действие. Отступники были всегда, но в последнее время будет особое отступление, которое проявит себя в великой блуднице (2Фес.2:3). Так же, как и Вавилон (первая из четырех мировых безбожных империй) навязывал свое идолопоклонство и противные Богу ценности, так и блудница будет учить людей ложным доктринам и прививать мирские ценности под видом добродетелей для всех людей. Так было на протяжении всей истории народов, но в последнее время это проявится с особой силой. Великая блудница активно сотрудничает с миром, с власть имущими, с царями земными. Удивительно то, что лжецерковь последнего времени будет сидеть на звере, т.е. на антихристе, и ее будет нести безбожная система антихриста. Они будут настолько переплетены друг с другом, что Писание использует их как синонимы:

«**И я увидел жену, сидящую на звере багряном, преисполненном именами богохульными, с семью головами и десятью рогами**». Антихрист и его безбожное царство, которое он получит на короткое время (3,5 года), будет вмещать в себе все пороки прежних безбожных мировых империй: Египета, Ассирии, Вавилона, Мидо-Персии, Греции, Рима. Будет также империя антихриста последнего времени — возрожденный Рим. При таком подходе можно объяснить «**семь царей, из которых пять пали** *(Египет, Ассирия, Вавилон, Мидо-Персия, Греция, Рим***), один есть** *(Рим времен Иоанна)***, а другой еще не пришел** *(возрожденный Рим времен великой скорби)***, и когда придет, не долго ему быть** *(власть антихриста в возрожденном Риме — царстве антихриста — будет три с половиной года)*» (Отк.17:10).

 Из Писания известно, что антихрист будет иметь смертельную рану:

Отк.13:1,3: «**И стал я на песке морском, и увидел выходящего из моря зверя с семью головами и десятью рогами: на рогах его было десять диадим, а на головах его имена богохульные… И видел я, что одна из голов его как бы смертельно была ранена, но эта смертельная рана исцелела. И дивилась вся земля, следя за зверем, и поклонились дракону, который дал власть зверю**».

 Но эта рана исцелеет, т.е. он, вероятно, будет имитировать лжевоскресение как «мессия», чтобы обмануть людей и подогнать их религиозные ожидания земных благ под реальную действительность и формально вместить в рамки пророчеств. Так как в глазах людей он будет как бы мертвый, а потом будет имитировать лжевоскресение, то в силу того, что он есть одна и та же личность, о нем сказано, что он «**был и нет его и явится**». Таким образом личность зверя будет явлена по всему лицу земли два раза. Этим и объясняется сложный текст Отк.17:11: «**И зверь, который был и которого нет, есть восьмой, и из числа семи, и пойдет в погибель**». Потрясающее лукавство антихриста удивит людей, и многие будут поклоняться ему как «воскресшему мессии». Этим чудом и будет вводить в заблуждение лжепророк, который «**обольщает живущих на земле, говоря живущим на земле, чтобы они сделали образ зверя, который имеет рану от меча и жив**» (Отк.13:14).

 Итак, антихрист несет ложную церковь, он помогает ей, а она на первых порах даже управляет зверем. Но наступит время, когда десять царей, которые изображены как десять рогов и олицетворяют десять региональных мировых правителей, которые придут в последнее время и в половине седмины отдадут всю власть антихристу, разорят ее и уничтожат, что будет осуществлением Божьего провидения и Его воли: «**И десять рогов, которые ты видел на звере, сии возненавидят блудницу, и разорят ее, и обнажат, и плоть ее съедят, и сожгут ее в огне; потому что Бог положил им на сердце - исполнить волю Его, исполнить одну волю, и отдать царство их зверю, доколе не исполнятся слова Божии**» (Отк.17:16,17).

 Лжерелигия будет набирать силу и власть и помогать концентрации власти и воцарению антихриста. Зверь и десять союзных царей вступают в борьбу за власть. Десять рогов (десять царей на час) в определенное время осознают, что блудница выполнила свою роль и дальше будет только мешать на пути власти зверя, который сам себя объявит «богом» и религией. Служители антихриста разорят блудницу, а Бог потом уничтожает Вавилон как политическую и экономическую систему антихриста. Коварство антихриста состоит в том, что для поднятия своего авторитета и для утверждения людей в ложном выборе он обнажает все грехи блудницы, разоряет ее и уничтожает. Так поступали многие коварные диктаторы, поднимая всю грязь о других, чтобы уничижить их и возвысить себя. Какой урок здесь содержится для нас?

 Этот урок очень важный. Греховный мир, который управляется дьяволом со всей его системой обольстительных ценностей, никогда не дает того, что он обещает, он приводит в конечном итоге к разочарованию, трагедии и вечной погибели, потому что дьявол является коварнейшим обманщиком, лжецом и отцом лжи. Это то, о чем говорил Господь: «**Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их. Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей одежде, а внутри суть волки хищны**е» (Мф.7:13-15). Есть только один Бог, один Господь Спаситель, одна истинная вера в Него, одна истинная Церковь и один путь на небеса через веру в Иисуса Христа и полное вручение себя в Его власть. Господь отдал Себя за нас ради нашего блага, а теперь Он желает, чтобы мы не обманывались и отдали себя без остатка в Его благую и совершенную волю. Только Господь не разочаровывает и исполняет то, что обещал. Только принадлежность к истинной Церкви Христовой спасает людей, и мы должны без всяких духовных измен избрать Церковь-невесту, которой уготован Небесный Иерусалим, а не Вавилон-блудницу, которой уготовано вечное мучение в озере огненном. Выбор делает каждый. Этот выбор имеет вечное значение. Многие обольщены ложным патриотизмом, пребывают в полувере и полурелигии, не знают живого Господа, а знают только традиции и говорят: «Так верили наши деды и прадеды, так буду верить и я, не изменяя традициям и своим корням». Но иудеи имеют еще более древние корни, однако в силу обращения к традициям, а не к Слову Божьему, они отвергли Христа и будут подвержены суровому очищающему суду, в котором устоит далеко не каждый. Люди часто думают, что они являются жертвами врагов, а в действительности они являются чаще жертвами своего безответственного выбора. Поэтому в Откровении мы слышим ясный и бескомпромиссный призыв:

Отк.18:4,5: «**И услышал я иной голос с неба, говорящий: выйди от нее, народ Мой, чтобы не участвовать вам в грехах ее и не подвергнуться язвам ее; ибо грехи ее дошли до неба, и Бог воспомянул неправды ее**».

 Это не призыв уехать в благополучную Америку или в другую страну, потому что беззакония хватает всюду, а на Западе его еще больше. Выйти из Вавилона — это выйти из смешения истины и лжи, из смешения Божьего и греховного в христианстве, отделиться от мира и его ценностей в пользу Бога и Божьих ценностей. Даже в Вавилоне могут быть дети Божьи, но они определяются по тому, что поняли Божьи истины и вышли из него. Есть только две веры: истинная и ложная, Божья и человеческая, вера Невесты Христа и вера блудницы. Чем они отличаются? Это отличие состоит в том, что блудница служит своим желанием под видом служения Богу, а Невеста полностью отдает себя в руки Божьи, признает полное Господство Христа и Его ценностей в жизни; блудница смешивает истину (там, где истина ей выгодна) с ложью (там, где истина не выгодна) и желает, чтобы вера служила ей для достижения ее целей, а Невеста полностью смиряет себя под руку Господа, имея уверенность в совершенных действиях Своего Жениха и в том, что Он приведет ее в вечность даже через все трудности, скорби и физическую смерть, что Он даст ей новое нетленное тело, новые нетленные одежды, Свою святость и чистоту, даст вечное блаженство. Если бы мы знали истинного Господа и верили в Него всем сердцем, мы бы никогда не поколебались и не смотрели бы в сторону Вавилона и мира сего!

 Как нельзя быть верной женой наполовину, как нельзя опоздать в Царство Божье наполовину, как нельзя быть правдой наполовину, так нельзя и принадлежать Богу наполовину. Нам надо отдать себя Господу полностью и во всем. К сожалению, многие христиане сегодня понимают и считают себя в единстве с Богом только тогда, когда приходят в церковь и слушают проповеди, в которых им напоминают об этом. Но являть христианство как образ жизни, где все (мысли, цели, слова, поступки, оценки, устремления, переживания) отдано Богу без всякого остатка и все направлено на служение Ему через проявление любви и истины к Богу и людям, стремится делать далеко не каждый.

 Это очень сложная задача — отделиться от мира. Она требует живой веры в то, что только Господь является нашим Господином, потому что мы все были безнадежными для вечности грешниками, которых Он спас ценою Своей пролитой Крови. Он спас нас не потому, что мы были хорошими или лучшими, чем другие, но по Своей милости, по любви к нам. До тех пор, пока мы не осознаем, что наше «я» является препятствием на пути веры и соединения с Богом; до тех пор, пока мы не примем, что только во Христе мы имеем будущее и что мы ничего не заслужили, кроме ада, своими грехами; до тех пор, пока мы не оценим Божью любовь и милость для нас и не изменим с Его помощью свой образ жизни, мы не сможем отделиться от ценностей греховного мира, считая себя достаточно нравственными по отношению к другим. Христианство — это не система запретов и разрешений, это не перечень, что льзя и что нельзя, а состояние любящего сердца, благодарного Богу за Его спасение, образ святой, искренней и деятельной жизни, в которой все направлено во славу Того, Кто открыл нам будущность и надежду, это кардинальное отличие от всего мирского. Задачу отделения от ценностей этого мира нужно выполнить сейчас, потому что потом будет поздно. Не менее сложной задачей, а более сложной, является отделение от мертвой религии, от уснувшей церкви и т.д. Как безрассудно и трагично быть там, что Бог осудит, принадлежать тому, что Бог разрушит, верить в то, что не является истиной! Поэтому Слово Божье призывает оставить всякий духовный блуд и быть верным Господу:

2Кор.6:14-18: «**Не преклоняйтесь под чужое ярмо с неверными, ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром? Или какое соучастие верного с неверным? Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живаго, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом. И потому выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому; и Я прииму вас. И буду вам Отцем, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель**».

 И потому Господь делает последнее предупреждение тем, кто разделяет свою любовь с миром и с Господом, находясь по сути в Вавилоне-блуднице: «**Выйди от нее, народ Мой, чтобы не участвовать вам в грехах ее и не подвергнуться язвам ее**» (Отк.18:4).

 Это призыв к выходу не только из ложной религии, но и к оставлению мирского образа жизни и мирских ценностей. Когда начнутся неотвратимые суды, это делать будет поздно. Каждый должен ревновать не только об истинной церкви, но и об истинном духовном состоянии пред Богом, находясь в истинной церкви, потому что спасение и награда — только личные. Как важно порвать с миром, порвать с ложными ценностями, дать место терпению и смирению под Слово Божье, быть жертвенным и долготерпеливым и возрастать в вере, чтобы быть готовым все претерпеть и даже быть готовым прославить Христа через смерть, оставаясь верным Ему в годину искушения. Уснувшие церкви и бездейственные, мертвые церкви не смогут дать то, что должны иметь дети Божьи, так же, как и спящие и ленивые христиане не смогут взять то, что нужно для сохранения веры и для восхищения в последнее время.

 Давайте проверим себя сегодня, не заражены ли мы ядом и вином вавилонской блудницы, сравнив истинную Церковь с вавилонской лжецерковью.

 Истинная Церковь-Невеста полностью подчинена Христу, «**повинуется Христу**» во всем (Еф.5:24), зависима от Господа, а блудница повинуется своим желаниям под видом повиновения Христу и использует все для получения независимости от Бога, используя методы сего грешного мира. Какой духовный урок мы извлекаем отсюда? Для нас здесь важно, какой вес имеет Бог в нашей жизни и мое «я», какое место занимает Господь и Его воля, и какое место мои желания. Для принадлежности Господу и отсутствия духовного блуда необходимо понять, что без Господа мы не представляем никакой ценности, что если я думаю, что я лучше других и более ценен в глазах Господа, что я незаменим, что я более свободен от Бога, чем все остальные, то я уже заражен ядом Вавилонской гордыни, противоядием от которого является покаяние и смирение под руку Божью. Во всяком деле и устремлениях необходимо пользоваться верным критерием и честно ответить на вопрос: «Прославит ли это нашего Небесного Жениха Христа?». Если это не прославляет Господа, то я должен решительно выходить из этого Вавилона и не оскверняться такими действиями.

 Церковь-невеста живет духовными и небесными благами, она бедна материально, не роскошествует, не имеет целью обогащение, блудница же богата, имеет внешний блеск, имеет экономическое влияние на других, основой ее стремлений является возвышение над другими, прославление себя, построение себе имени. Духовный вывод для нас: я должен служить Богу, а не мамоне, искать небесного и вечного даже через скорби и страдания, а не искать выгоды и легких путей. При этом я должен любить всех братьев и сестер, а не только тех, кто любит меня и кто поможет мне в реализации моих планов, будь то мир, или власти, или положение, или работа, или только те христиане, которые мне нравятся. Христос умер за всех и любит каждого, и мы должны подражать Ему в этом без лицеприятия, потому что мы являемся детьми одного Отца Небесного и вместе будем проводить вечность. И в этом плане всякие наши противостояния друг другу, симпатии и антипатии, постановка условий для христианского служения (я буду это делать, но только не с ним) являются каплями Вавилонского яда, от которых надо избавляться любовью, прощением и пониманием того, что мы служим Господу для Его славы, а не для самореализации, ищем путей исполнения воли Божьей с имеющимися братьями и сестрами, а не путей для более комфортного пребывания в церкви и более легкого служения.

 Церковь–Невеста хранит себя в чистоте и святости, готовит себя к брачному пиру с Агнцем на небесах, чтобы не иметь «**пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна**» (Еф.5:27), она хранит духовную верность и не оскверняется мирскими ценностями, которые суть духовный обман; а блудница заигрывает с миром, копирует мир, берет из мира то, что радует плоть, ведет двойной образ жизни, имеет двойные стандарты и лицемерие, которые по сути являются ценностями ложной веры и «**пристанищем всякому нечистому духу**» (Отк.18:2) в нашем сердце. Многие могут сказать, что они могут не дожить до последнего времени и до последних судов печатей и судов над Вавилоном. На это мы должны заявить, что «**Иисус Христос вчера и сегодня и во веки Тот же**» (Евр.13:8), что планка Его ценностей не изменяется, что Он будет судить всех по тем же критериям святости, как и христиан великой скорби. Поэтому так важно быть всегда побеждающими и стараться «**иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа**» (Евр.12:14). Духовный вывод для нас: не иметь компромиссов с миром и мирской системой ценностей ни в чем: ни во внешнем виде, ни в речах, ни в словах, ни в действиях, ни в устремлениях, ни в оценках своей успешности; не искать того, как угодить миру, а искать того, как угодить Богу и христианской святой жизнью указывать путь неспасенным ко Христу, зная, что только один Господь может привести нас в Царство блаженства. А для этого надо полностью, без всякого остатка отдать себя в Его руки.

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Если мы не отдаем себя и свою жизнь под полное господство Господа, то мы являемся частью великой блудницы и Вавилона, который обречен на уничтожение в конце времен и на вечную погибель***. Для удаления от опасности вавилонской блудницы и для того, чтобы быть участниками брачного пира с Агнцем на небесах необходимо:

1. Постоянно бодрствовать и не упускать из поля своего духовного зрения коварство дьявола, который путем обмана желает погубить человеческие души и обольстить даже избранных, особенно в последнее время отступления многих от истины.

2. Не идти ни на какие компромиссы с миром и с мирской системой ценности, но твердо стоять в вечных истинах Божьего Слова, постоянно испытывая себя в том, чью волю мы исполняем: Божью или свою, и направляя все на исполнение Его воли.

3. Постоянно отдавать все сферы своей жизни в полное господство Христа, подражая Его любви, сохраняя Его истины и вечные ценности и смиряя свое «я», чтобы сохранить себя для Царства Божьего

 Итак, ***отвергай блудную лжецерковь постоянным удалением себя от коварных ценностей мира и полной отдачей себя под господство совершенного Христа***. Аминь.

**Последняя жатва**

Отк.14:14-20: «14 **И взглянул я, и вот светлое облако, и на облаке сидит подобный Сыну Человеческому; на голове его золотой венец, и в руке его острый серп.**15 **И вышел другой Ангел из храма и воскликнул громким голосом к сидящему на облаке: пусти серп твой и пожни, потому что пришло время жатвы, ибо жатва на земле созрела.**16 **И поверг сидящий на облаке серп свой на землю, и земля была пожата.** 17 **И другой Ангел вышел из храма, находящегося на небе, также с острым серпом.** 18 **И иной Ангел, имеющий власть над огнем, вышел от жертвенника и с великим криком воскликнул к имеющему острый серп, говоря: пусти острый серп твой и обрежь гроздья винограда на земле, потому что созрели на нем ягоды.** 19 **И поверг Ангел серп свой на землю, и обрезал виноград на земле, и бросил в великое точило гнева Божия.** 20 **И истоптаны ягоды в точиле за городом, и потекла кровь из точила даже до узд конских, на тысячу шестьсот стадий**».

 Учитель Церкви Иоанн Златоуст писал: «*Оттого многое в общественных и частных делах идет у нас не по нашему желанию, что мы заботимся не о духовном прежде всего, а потом о житейском, но извратили порядок. Насколько Бог выше мира, настолько забота о Нем лучше мирской.* ***Не жизнь для пищи, но пища для жизни*** *дарована от начала, а мы как будто для ядения пришли в мир, так все проживаем на это*». Мы пришли в этот мир не для того, чтобы наслаждаться им и не для того, чтобы страдать от него, а для значительно большего: для того, чтобы подготовить себя к совершенному Царству Божьему. Великая ценность нашей земной жизни состоит в том, что именно ***в это время*** мы решаем нашу вечную участь. Верующие живут верой и надеждой на воскресение праведных, на блаженную и вечную жизнь с Господом. Но эта земная жизнь постоянно захватывает нас в свои потоки, предлагает разные временные блага, увлекает в поиски земного благополучия, и люди часто забывают основное ее назначение — примириться с Богом через покаяние, вернуться к любящему Отцу Небесному, с Которым нас разлучила греховность, стать дитем Господа, трудиться для Его славы на земле, чтобы преображаться в образ Христа и войти с Ним в вечность. Ради этого будущего совершенства был создан этот мир и человек, ради этого приходил на землю Сын Божий как кроткий Агнец, ради этого Он умер и воскрес и еще раз придет на землю во всей полноте Божественной славы, чтобы произвести окончательную жатву душ и определить участь каждого. Нам так важно все время помнить, что на этой земле мы странники и пришельцы, что мы родились в этот мир, чтобы перейти в жизнь вечную, что Своей смертью и воскресением Господь Иисус Христос отворил нам путь к вечному блаженству, и нам важно идти только этим путем и его держаться.

 В исследуемом тексте Писания показана окончательная жатва, подведение Богом итогов нынешнего века при Втором Пришествии Христа.

Как у земледельцев есть время для сеяния и жатвы, так и у христиан есть такое время для сеяния — это наша земная жизнь, в которой дорог каждый день и каждый час, чтобы бросать добрые зерна для сеяния в жизнь вечную, а жатву совершит Господь.

Земледельцы свои плоды пожинают в конце сезона во время жатвы, и христиане плоды своих духовных трудов увидят при кончине нынешнего века и при воскресении из мертвых. Наш Господь ясно говорит об этом, толкуя притчу о плевелах и о добром семени: «**Сеющий доброе семя есть Сын Человеческий; поле есть мир; доброе семя, это сыны Царствия, а плевелы — сыны лукавого; враг, посеявший их, есть диавол; жатва есть кончина века, а жнецы суть Ангелы. Посему как собирают плевелы и огнем сжигают, так будет при кончине века сего: пошлет Сын Человеческий Ангелов Своих, и соберут из Царства Его все соблазны и делающих беззаконие, и ввергнут их в печь огненную; там будет плач и скрежет зубов; тогда праведники воссияют, как солнце, в Царстве Отца их**» (Мф.13:37-43). Кончина нынешнего века (*эона*), т.е. века в котором доминирует грех и зло и который начался от грехопадения Адама и будет длиться до Второго Пришествия Христа, является не концом всякой жизни вообще, но концом безбожного правления и началом нового времени (века будущего). Отличительная черта будущего века — установление царствования Христа, полное господство любви, святости и справедливости. Но в этот новый век (эон) войдут лишь участники жатвы праведных.

 В отличие от обычного сеяния и жатвы в сельском хозяйстве, когда урожай может пропасть и жатва может не состояться, или когда одни потери в урожае можно компенсировать другими приобретениями, в духовной жизни жатва для всех неизбежна и никакие потери ничем компенсировать уже невозможно.

Бог «насадил» человека и людей на земле как высшее творение. Он трудится с человечеством и готовит для Себя народ особенный, готовит людей для жизни в вечности с Ним. Когда мы отходим из этой жизни в результате физической смерти, то для нас время сеяния уже закончилось, а итоги жизни (плоды) оценит Бог. Но в конце нынешнего века наступит особое время, время ***всеобщей жатвы***, когда будут подведены итоги жизни человечества в нынешнем эоне. Все мы предстанем перед Богом, чтобы дать отчет о земной жизни. Последствия для людей будут разные: для одних это будет неописуемая радость («**тогда праведники воссияют, как солнце, в Царстве Отца их» —** Мф.13:43**)**, а для других — это страшное наказание, которое потрясет их, потому что они, возлюбившие земные блага и поставившие их в центр всей жизни, лишатся и земных благ, и небесных («**там будет плач и скрежет зубов» —** Мф.13:42). Таким образом, последствия зависят от того, куда сеяли: в дух или в плоть; для Божьей славы или в противовес Его воле; для временных земных благ или для вечных ценностей; охотно, с радостью и любовью или же через ропот, сожаление и с расчетом. Апостол Павел так отражает последствия сеяния, т.е. подведение итогов всей жизни: «**Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную**» (Гал.6:7,8).

 Итак, исследуемый нами текст Писания (Отк.14:14-20) относится ко Второму Пришествию Христа и к восхищению Церкви, т.е. к последней и окончательной жатве. «14 **И взглянул я, и вот светлое облако, и на облаке сидит подобный Сыну Человеческому; на голове его золотой венец, и в руке его острый серп**». В видении Иоанну представлен Господь, сидящий на светлом облаке, Который имеет на голове «**золотой венец**» Победителя и царского господства. Он также держит в руке «**острый серп**», который указывает на очень близкую жатву до начала царствования Христа. Господь является во славе в образе Сына Человеческого («**и на облаке сидит подобный Сыну Человеческому**»). При Пришествии Христа во славе Он изображается в Писании на облаках. Светлое облако составляет в Слове Божьем существенный признак будущего Второго Пришествия:

Мф.24:30,31: «**Тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою; и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их.**».

Деян.1:10,11: «**И когда они смотрели на небо, во время восхождения Его, вдруг предстали им два мужа в белой одежде и сказали: мужи Галилейские! что вы стоите и смотрите на небо? Сей Иисус, вознесшийся от вас на небо, придет таким же образом, как вы видели Его восходящим на небо**».

1Фес.4:17: «**Потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**».

Дан.7:13: «**Видел я в ночных видениях, вот, с облаками небесными шел как бы Сын человеческий, дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему**».

Отк.1:7: «**Се, грядет с облаками, и узрит Его всякое око и те, которые пронзили Его; и возрыдают пред Ним все племена земные. Ей, аминь**».

 В исследуемом тексте Писания говорится об ***одновременной*** жатве и верующих, и неверующих. В Отк.14:14-16 говорится о том же, что и в Мф.24:30,31 и Мк.13:26,27, т.е. о жатве *верующих*, а в Отк.14:17-20 — о жатве *нечестивых,* здесь уже описан суд чаш над грешным миром.

Собирание детей Божьих (жатву) производит Сам Христос, используя святых Ангелов Божьих. Ангел Божий как вестник повелений Бога Отца обращается к Сидящему с серпом. «15 **И вышел другой Ангел из храма и воскликнул громким голосом к сидящему на облаке: пусти серп твой и пожни, потому что пришло время жатвы, ибо жатва на земле созрела.**16 **И поверг сидящий на облаке серп свой на землю, и земля была пожата**». Здесь приказание идет не *от* Ангела Христу, но идет повеление Христу от Бога Отца из Храма небесного, от святилища *через* Ангела. Об этом Храме сказано также и в Отк.11:19: «**И отверзся храм Божий на небе, и явился ковчег завета Его в храме Его; и произошли молнии и голоса, и громы и землетрясение и великий град**», когда речь идет о последней чаше, о седьмой трубе и о шестой печати, которые происходят одновременно. Об одновременности жатвы верующих и неверующих говорится также в 2Фес.1:4-10: «**Так что мы сами хвалимся вами в церквах Божиих, терпением вашим и верою во всех гонениях и скорбях, переносимых вами в доказательство того, что будет праведный суд Божий, чтобы вам удостоиться Царствия Божия, для которого и страдаете. Ибо праведно пред Богом — оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа, которые подвергнутся наказанию, вечной погибели, от лица Господа и от славы могущества Его, когда Он приидет прославиться во святых Своих и явиться дивным в день оный во всех веровавших, так как вы поверили нашему свидетельству**» (2Фесс.1:4-10).

Жатва верующих есть собрание всех верных и отделение их от нечестивых перед окончательным судом этого грешного мира. Отделение верующих от неверующих перед излиянием гнева Божьего и Его ярости есть проявление Его великой любви и справедливости. Об этом отделении в конце нынешнего века говорит также величайший пророк Иоанн Креститель: «**Лопата Его в руке Его, и Он очистит гумно Свое и соберет пшеницу Свою в житницу, а солому сожжет огнем неугасимым**» (Мф.3:12). Пшеница, т.е. верующие, войдут в Царство Христа, а солома (нечестивые) будут подвержены истреблению и последующему вечному мучению в озере огненном, т.е. будут подвержены «огню неугасимому». Для детей Божьих это будет чудесный день, который называется в Писании День Христов, или День Господень, когда будут преображены все живущие верующие и воскреснут все умершие во Христе вместе с ветхозаветными праведниками в нетленных телах:

1Фес.4:16,17: «**Потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**».

Ради этого мгновения, когда будет проявлена максимальная слава Божья и когда верующие войдут в вечное и блаженное присутствие Господа, мы и живем. Это будет самая торжественная жатва из всех жатв в истории человечества. Здесь сольются воедино и благодарность, и слезы радости, и восторг от встречи с Господом, и торжество любви и истины. Быть участником этой жатвы — высшее блаженство. И это зависит от нашей жизни сегодня, от того, как мы используем данное нам время сеяния, от того, *во что* сеем, *на каких* духовных полях сеем и *как* сеем.

Самый важный плод для вечности — это преображенный в образ Христа человек, это новый человек, имеющий Духа Божьего, исполненный любви и всех добродетелей. Поэтому *первой и важнейшей задачей сеяния является сеяние в дух для приобретения плодов духа*. Сеющий в дух пожнет добрый плод духа. В чем этот плод? Апостол Павел поясняет: «**Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона. Но те, которые Христовы, распяли плоть со страстями и похотями. Если мы живем духом, то по духу и поступать должны**» (Гал.5:22-25). Эти плоды духа совершают коренной переворот в сердце и превращают христианство в новый образ жизни. Человек имеет одно сердце, один дух, одну душу. Он может либо искать вечного и углубляться в него (т.е. сеять в дух), либо искать временного, материального, поступать по повелению плоти, изолировать себя от Царства Божия и сеять в плоть, пожиная дела плоти: «**прелюбодеяние, блуд, нечистота, непотребство, идолослужение, волшебство, вражда, ссоры, зависть, гнев, распри, разногласия, (соблазны), ереси, ненависть, убийства, пьянство, бесчинство и тому подобное**» (Гал.5:19-21). Когда сердце настроено на временное, то оно забывает о вечном. На последней жатве все станет на свои места, воссияет любовь и справедливость, восторжествует истина, а всякое нечестие и дела плоти будут обнажены, посрамлены и навек уничтожены.

В это же время будет происходить и другая жатва: жатва нечестивых. Отк.14:17-20: «17 **И другой Ангел вышел из храма, находящегося на небе, также с острым серпом.** 18 **И иной Ангел, имеющий власть над огнем, вышел от жертвенника и с великим криком воскликнул к имеющему острый серп, говоря: пусти острый серп твой и обрежь гроздья винограда на земле, потому что созрели на нем ягоды.** 19 **И поверг Ангел серп свой на землю, и обрезал виноград на земле, и бросил в великое точило гнева Божия.** 20 **И истоптаны ягоды в точиле за городом, и потекла кровь из точила даже до узд конских, на тысячу шестьсот стадий**». Это последнее описание суда чаш и кульминации гнева Божьего и Божьего суда в истории всего человечества. Эти же события описаны при Армагеддоне в Отк.19, где показан Христос, как «**Верный и Итинный, Который праведно судит и воинствует**» (Отк.19:11), Который «**топчет точило вина ярости и гнева Бога Вседержителя**» (Отк.19:15). Образные сравнения («**и потекла кровь из точила даже до узд конских, на тысячу шестьсот стадий**» — Отк.14:20) указывают на великое кровопролитие и на обилие крови убитых при Армагеддоне (до уз конских — это более 1 метра, что символизирует большое количество жертв). 1600 стадий равняется расстоянию около 300 км. Это расстояние от Армагеддона в Северной Палестине до Едема на юге. Битва будет на всей этой территории и даже за ее пределами. Это сравнение взято из тогдашних войн, когда кони сражающихся воинов ходят по окровавленной земле. Это будет массовое уничтожение нечестивцев. Эту жатву неверующих совершает Ангел, который имеет власть над огнем. Этот Ангел выходит не из Храма, не из святилища, но от жертвенника всесожжения, от которого возносились молитвы убиенных праведников об отмщении нечестивым: «**И когда Он снял пятую печать, я увидел под жертвенником души убиенных за слово Божие и за свидетельство, которое они имели**. **И возопили они громким голосом, говоря: доколе, Владыка Святый и Истинный, не судишь и не мстишь живущим на земле за кровь нашу?**» (Откр.6:9,10). Теперь в ответ на эти молитвы от жертвенника выходит Ангел с повелением от Бога произвести суд (жатву) над нечестивыми. Этот Ангел принадлежит к тем, которые управляют огнем и стихиями в мире.

Ужасный конец приготовлен тем, которые отвергали Бога, ругались Ему и восстали против Него. На последней жатве прекратятся смех и издевательства над верующими, прекратятся мучения и страдания детей Божьих, прекратится то время, когда злые «**люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь**» (2Тим.3:13). На последней жатве «**разумные будут сиять, как светила на тверди, и обратившие многих к правде — как звезды, вовеки, навсегда**» (Дан.12:3) и для благоговеющих перед Господом «**взойдет Солнце правды и исцеление в лучах Его, и вы выйдете и взыграете, как тельцы упитанные**» (Мал.4:2).

 Потрясающим проявлением любви Божьей в это время излияния Божьего гнева и судов чаш является милость Божья к Своим детям, защита верующих, когда Божий гнев будет изливаться на нечестивых, но не коснется ни одного верующего. Верующие будут видеть возмездие в День гнева и вознесутся навстречу ко Христу на облака. Бог будет очень быстро уничтожать все бесовское и всякое нечестие направленными судами.

Это будет самым страшным итогом для неверующих.

Апостол Петр, говоря о последних событиях, призывает верующих быть святыми и благочестивыми, чтобы войти в вечность: «**Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам, ожидающим и желающим пришествия дня Божия, в который воспламененные небеса разрушатся и разгоревшиеся стихии растают?**» (2Пет.3:11,12). Смотря на будущую последнюю жатву, мы должны трепетать пред Богом в своем хождении и в своем сеянии, чтобы иметь добрый плод вечности.

 Чтобы быть участником жатвы праведных, необходимо верить в Господа, возрастать в действенной любви, жить вечными ценностями и сеять те семена, которые будут иметь вечные ценности. Мы всегда что-то сеем своими поступками, словами, мыслями. Ничто не проходит бесследно, все дает свои всходы. Слово Божье предупреждает: «**Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет**» (Гал.6:7). Поскольку Писание призывает не обманываться, значит. такое возможно для верующих. Предупреждение говорит о том, что никому не позволено безнаказанно преступать Божью волю, унижать Божьи законы, пренебрегать ими, смотреть на них свысока, думать, что все пройдет и человек получит добро, даже если сеял зло. Никак нельзя вырастить пшеницу, если сеял сорную траву.

Жать будет Господь, а сеем в этой жизни мы, формируя свои характеры и души, цена которых выше всего. Поэтому каждый должен смотреть, что сеет. Закон сеяния и жатвы является важнейшим духовным законом, и он работает во всех сферах жизни: в духовной, душевной, материальной. Мудрые люди говорят: «*Посеешь поступок — пожнешь привычку. Посеешь привычку — пожнешь характер. Посеешь характер — пожнешь судьбу*». Мы всегда что-то сеем: слова, мысли, желания, поступки, чувства, обиды, осуждения и др. Мы сеем в себя и в других.

Если сеешь неверие и безразличие к Богу, то пожнешь отвержение при жатве и вечные мучения в озере огненном.

Если сеешь зло, оно рано или поздно вернется к тебе увеличенным во много крат и будешь в вечности в царстве тьмы и зла.

Если сеешь осуждение и судишь людей, то получишь справедливый суд от Бога и суд без милости.

Если сеешь гордость и тщеславие, то получишь гнев от Бога и навсегда лишишься той славы, которую мог бы иметь.

Если сеешь скупо, если не жертвуешь на Божье дело, то и пожнешь скупо, все твои накопления сделают тебя духовно нищим.

Если сеешь разделения и конфликты, то пожнешь страшное одиночество и вечное отвержение.

Если сеешь только материальное и взращиваешь только материальные ценности, то пожнешь смерть, пожнешь тление, пожнешь полное разочарование и опустошение в вечности.

Но есть прекрасное сеяние в дух, в вечность, сеяние не для своего превозношения, но для славы Божьей.

Если ты принял Христа верой и сеял веру Божью в своем сердце, то Господь примет тебя в вечности как возлюбленное чадо и разделит с тобой Свою славу.

Если сеял благовестие среди людей, исповедовал Христа перед людьми, то и Господь будет исповедовать тебя перед Отцом Небесным, и ты пожнешь вечность.

Если сеял добро, любовь, свет и истину, то пожнешь жизнь в царстве непревзойденной любви, света и истины, когда Господь придет во славе.

Если сеял прощение, пожнешь прощение и милость от Господа.

И так во всех добродетелях. Господь взрастит наши добрые посевы и умножит их в тысячи и тысячи крат. Это будет чудесное время, ради которого стоит отдать всего себя и свою жизнь в руки Господа, т.е. в руки Того, Кто Сам является Жизнью.

Дорогие братья и сестры, нам надо спешить сеять доброе, используя каждый подаренный день для жизни. Ни прошлое, ни будущее не находятся в нашей власти, мы имеем всегда сегодняшнее время. Для верующих есть настоящее время, которым надо дорожить и жить так, чтобы прославлялся Тот, Кто дает нам дыхание жизни. Только нынешнее время есть время сеяния, в будущем веке после жатвы его не будет: «**Вот, теперь время благоприятное, вот, теперь день спасения**», — наставляет Апостол Павел (2Кор.6:2). Поле нашего сердца должно приводиться в порядок сегодня и постоянно: избавляться от сорняков зависти, клеветы, осуждения, гордости, тщеславия, от жажды материального накопительства. Мы должны удобрять почву души молитвой, чтением Слова, добрыми делами, жертвенной любовью к Богу и к людям и освещать посевы светом истины Божьей: «**Бог же силен обогатить вас всякою благодатью, чтобы вы, всегда и во всем имея всякое довольство, были богаты на всякое доброе дело, как написано: расточил, раздал нищим; правда его пребывает в век. Дающий же семя сеющему и хлеб в пищу подаст обилие посеянному вами и умножит плоды правды вашей**» (2Кор.9:8-10).

Здесь важны приоритеты и то, к чему мы стремимся, что считаем истинной ценностью. *К одному духовному старцу пришел брат, который отличался ропотом. Он начал жаловаться на трудности жизни и говорил: «Вот я пошел за Богом, хожу в церковь, но у меня нет достаточно денег, нет машины, нет хорошего дома, нет здоровья». Старец прервал его и сказал: «Я хочу продолжить, чего у тебя еще нет, чтобы ты понял, что тебе надо искать и чем дорожить. У тебя нет бессмысленной и бесцельной жизни, потому что ты с Богом; у тебя нет безнадежной болезни; у тебя нет голода; у тебя нет дороги в ад, потому что у тебя есть Господь и в Нем ты имеешь все. Замечай все, что дает Господь, и благодари за все имеющиеся блага, чтобы не роптать о том, чего нет».* Преобладание материальных тенденций в нашем сердце — смертельная опасность. «**Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут**», — учит нас Господь в Нагорной проповеди (Мф.6:19.20).

Сеять доброе семя — это всегда и во всем исполнять волю Божью. Бог, Который «посадил» человека на этой земле, имеет очень чудный план: всех ввести в вечность, всех, поверивших в Него и следующих за Ним людей. Иисус Христос оглашает эту волю: «**Воля же пославшего Меня Отца есть та, чтобы из того, что Он Мне дал, ничего не погубить, но все то воскресить в последний день. Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий, видящий Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний день**» (Ин.6:39,40). Для исполнения этой воли Бог использует одних людей (верующих) для спасения других (неверующих). Для этого надо благовествовать, сеять семена истин Слова Божьего, показывать людям путь спасения через Христа. Это *второе по важности* (после приготовления себя к вечности) семя сеяния. Каждый год в мире рождается около 150 млн. человек, а умирает около 58 млн. человек, и большинство из них идут в ад, потому что, как говорит Христос, большинство идет широким путем: «**Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят и**х» (Мф.7:13.14). *Каждую секунду в вечность по разным причинам уходят два человека*. Секунда — и минимум две души переходят в мир иной: в ад или в рай. Что могу сделать я, чтобы жатва для этих людей была доброй? Я не могу спасти людей, это делает Бог через их веру, но я могу и должен свидетельствовать людям о Господе, сеять в их душу семя истин о Христе, о Его плане спасения, о Его любви, проявляя тем самым любовь к погибающим. Господь спросит за то, когда мы могли сеять, имели семена, но не сеяли и равнодушно смотрели на тех, кто идет в ад. Это — не игрушки, это не наше человеческое увлечение, но это вопрос вечного будущего каждого человека. Наши семена молчания перед погибающими, отсутствие ревности за их спасение и отсутствие молитв за них есть сеяние в равнодушие, есть сеяние в погибель, а семена благовестия есть надежда для каждого человека на вечность с Богом.

 Сегодня еще раздается Божий призыв: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим**» (Мф.11:28,29).

Апостол Петр призывает нас быть особенно бодрствующими в вопросах спасения: «**Ибо время начаться суду с дома Божия; если же прежде с нас начнется, то какой конец непокоряющимся Евангелию Божию? И если праведник едва спасается, то нечестивый и грешный где явится?»** (1Пет.4:17,18). Нужно не считаться, а быть верующим. Многие люди, даже те, которые считали себя верующими, но не исполняли волю Божью, будут отправлены на вечные мучения. И это есть одно из самых страшных предупреждений о жатве, о котором говорит Господь: «**Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие**» (Мф.7:21-23). Думаю, что никто из верующих никогда не относил эти стихи к себе. Подобно тому, как грешный мир убедил себя в том, что ада нет и что они не попадут туда, так и формальные верующие убеждают себя в том, что с ними все в порядке во взаимоотношениях со Христом. Но это может относиться и к каждому из нас, если мы имеем формальную веру, если мы не имеем рождения свыше и наши сердца не преображены Божьей любовью, если мы не исполняем воли Божьей и живем своими интересами, посещая при этом церковь, если мы смотрим на христианство как на культурную и нравственную ценность, а не как на то, что оно возносит этот грешный мир и его ценности на крест. Каждый должен проверить себя на тот критерий христианина, который дает Христос: «**И кто не берет креста своего и следует за Мною, тот не достоин Меня**» (Мф.10:38). Последняя жатва отсеет не только неверующих, но и формальных верующих.

Ад реален, он внушает страх и ужас. Избежать его можно только покаянием и приходом в объятия Христа. На последней жатве неверующие не будут такими смелыми, как сегодня, в период долготерпения и милости Божьей. Озеро огненное, где будут вечно пребывать неверующие в своих специальных телах, будет закрыто для выхода оттуда навсегда. Большей трагедии представить себе невозможно. И об этом звучит, как набат, для неверующих Божий призыв: «**Придите ко Мне!**».

Итак, если до жатвы звучит призыв «**придите**», то после жатвы прозвучит трагическое «**отойдите**». Пока есть время сеяния, надо сеять ближним со всякой ревностью, чтобы потом они не обличали нашу совесть: «Ты никогда не говорил мне об этом серьезно». Сегодня должно звучать «придите» из наших уст и посредством нашей жизни. Это — сеяние в дух. И сегодня для неспасенных есть еще время и возможность через обращение ко Христу стать участниками благословенной жатвы, а не жатвы для вечного проклятия, есть возможность посеять самое важное семя вечной жизни с Господом, чтобы не попасть нам в «**в великое точило гнева Божия»**.

 Видя такую разницу между жатвой истинных верующих и жатвой нечестивых, мы должны встрепенуться и переосмыслить всю свою жизнь, чтобы спешить ***постоянно*** сеять в вечное. В этом сеянии нет середины: мы становимся либо соработниками Бога и Его детьми, либо Его противниками. Верующим важно не устать на пути в Царство Божье, важно не облениться и не подумать, что с нашим приходом к Господу в покаянии все закончилось, когда все только начинается и мы только пришли на это чудесное поле сеяния для вечности. Важно, чтобы мы не давали сорнякам обольщений нынешнего века заглушить веру, чтобы мы «**до крови сражались, подвизаясь против греха**» (Евр.12:4), чтобы мы постоянно возрастали в любви, нам важно не остановиться, чтобы дойти до цели, хотя последние шаги пути будут самыми тернистыми.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Результаты последней жатвы определяются каждодневным сеянием в нашей жизни со всей полнотой ответственности перед Богом***.

Для участия в жатве праведных при кончине века и для достижения Царства Божьего необходимо:

1. Постоянно жить с пониманием того, что этому временному веку придет конец, что справедливое и бескомпромиссное подведение итогов жизни Самим Господом неизбежно и что при кончине века уже ничего изменить нельзя, а потому менять свои ценности нужно сегодня.

2. Сеять только то, что Бог желает пожать для вечности, избегая суеты и обольщений мира сего, избегая формальной и бесплодной веры, исполняя волю Божью и накапливая не материальные блага, а те плоды духа и добродетели, которые имеют вечную ценность пред Господом: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, веру, кротость, воздержание и другие.

3. Постоянно сеять благовестие для неспасенных душ со всей полнотой ревности и любви к людям.

 Итак, ***ответственно сей каждый день добрые семена преображенной жизни для славы Божьей, чтобы Господь при кончине века пожал твою душу для вечности в Его*** ***Царстве.*** Аминь.

**Гнев на нечестие и милость к праведным**

Отк.16:1-21: «1 **И услышал я из храма громкий голос, говорящий семи Ангелам: идите и вылейте семь чаш гнева Божия на землю. 2 Пошел первый Ангел и вылил чашу свою на землю: и сделались жестокие и отвратительные гнойные раны на людях, имеющих начертание зверя и поклоняющихся образу его.** 3 **Второй Ангел вылил чашу свою в море: и сделалась кровь, как бы мертвеца, и все одушевленное умерло в море.** 4 **Третий Ангел вылил чашу свою в реки и источники вод: и сделалась кровь.** 5 **И услышал я Ангела вод, который говорил: праведен Ты, Господи, Который еси и был, и свят, потому что так судил;** 6 **за то, что они пролили кровь святых и пророков, Ты дал им пить кровь: они достойны того.** 7 **И услышал я другого от жертвенника говорящего: ей, Господи Боже Вседержитель, истинны и праведны суды Твои.** 8 **Четвертый Ангел вылил чашу свою на солнце: и дано было ему жечь людей огнем.** 9 **И жег людей сильный зной, и они хулили имя Бога, имеющего власть над сими язвами, и не вразумились, чтобы воздать Ему славу. 10 Пятый Ангел вылил чашу свою на престол зверя: и сделалось царство его мрачно, и они кусали языки свои от страдания,** 11 **и хулили Бога небесного от страданий своих и язв своих; и не раскаялись в делах своих.** 12 **Шестой Ангел вылил чашу свою в великую реку Евфрат: и высохла в ней вода, чтобы готов был путь царям от восхода солнечного.** 13 **И видел я выходящих из уст дракона и из уст зверя и из уст лжепророка трех духов нечистых, подобных жабам:** 14 **это — бесовские духи, творящие знамения; они выходят к царям земли всей вселенной, чтобы собрать их на брань в оный великий день Бога Вседержителя.** 15 **Се, иду как тать: блажен бодрствующий и хранящий одежду свою, чтобы не ходить ему нагим и чтобы не увидели срамоты его.** 16 **И он собрал их на место, называемое по-еврейски Армагеддон.** 17 **Седьмой Ангел вылил чашу свою на воздух: и из храма небесного от престола раздался громкий голос, говорящий: совершилось!** 18 **И произошли молнии, громы и голоса, и сделалось великое землетрясение, какого не бывало с тех пор, как люди на земле. Такое землетрясение! Так великое!** 19 **И город великий распался на три части, и города языческие пали, и Вавилон великий воспомянут пред Богом, чтобы дать ему чашу вина ярости гнева Его.** 20 **И всякий остров убежал, и гор не стало;** 21 **и град, величиною в талант, пал с неба на людей; и хулили люди Бога за язвы от града, потому что язва от него была весьма тяжкая**».

В наиболее раннем из известных документов христианской письменности «Дидахе» («Учение Господа, переданное народам через 12 апостолов»), которое датируется 80-160 гг., сказано: «*Часто сходитесь вместе, исследуя то, что полезно душам вашим; ибо не принесет вам пользы все время вашей веры, если вы не сделаетесь совершенными в последнее время*». Здесь высказана важная мысль о том, что «**конец дела лучше начала его**» (Еккл.7:8). Это применимо как к концу нашей земной жизни, когда мы после физической смерти уходим с этой земли со своими духовными сбережениями веры и сформированными характерами на встречу с Господом, так и к концу нынешнего века, когда верующие будут подвержены самому сильному испытанию в период великой скорби. По отношению к последнему времени в этом документе написано: «*Тогда придет тварь человеческая в огонь испытания, и многие соблазнятся и погибнут, а пребывшие в вере своей спасутся в самом проклятии*». Для нас важно сохранить веру до конца, дойти до цели, не свернуть с пути, потому что нет никакой пользы никакому бегуну на дистанции, если он начал очень хорошо, но потом сошел с нее в конце или уклонился в сторону и лишился участия в наградах и самой награды. Какая это великая трагедия: быть близко возле Царства Божьего и не войти в него! Поэтому Господь учит нас ***всегда*** быть верными Ему, верными ***до конца***. Он учит нас до конца нести свой крест, взирать на страдания Христа и укрепляться, вспоминая в каждом дне (и особенно при участии в Вечере) те скорби, которые претерпел безгрешный Спаситель: «**Ибо всякий раз, когда вы едите хлеб сей и пьете чашу сию, смерть Господню возвещаете, доколе Он придет**» (1Кор.11:26).

Слово Божье всегда акцентирует внимание на том, что нельзя жить прежними заслугами, и постоянно напоминает, что мы предстанем перед Господом такими, какими будут наши сердца в ***последнее*** время земной жизни.

Господь предупреждал Своих последователей: «**Претерпевший же до конца спасется**» (Мф.10:22; Мф.24:13; Мк.13:13). Здесь ключевое слово «*до конца*», что особенно важно в период великой скорби. Поэтому мудрые учителя и отцы Церкви учили: «*Помни о конце твоем, и вовек не согрешишь*». Апостол Павел призывает «**чтобы никто не поколебался в скорбях сих, ибо вы сами знаете, что так нам суждено**» (1Фес.3:3). Он говорит: «**Верно слово: если мы с Ним умерли, то с Ним и оживем; если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречемся, и Он отречется от нас**» (2Тим.2:11,12).

Апостол Иоанн акцентирует внимание на последнем времени и на пребывании во Христе в эти дни испытаний, чтобы не постыдиться: «**Итак, дети, пребывайте в Нем, чтобы, когда Он явится, иметь нам дерзновение и не постыдиться пред Ним в пришествие Его**» (1Ин.2:28).

В исследуемом нами тексте Писания даны события самого последнего времени великой скорби, когда Господь изливает на нечестие чаши Своего гнева. Нам даже трудно представить себе масштабы всех этих судов в мыслях, но кто-то будет видеть их в реальности. И если Церковь будет являться свидетелем этих событий на земле, то со всей остротой стоит вопрос: «Как возможно выжить в таких судах верующим?». В *первой* чаше гнева поражены люди гнойными ранами; во *второй* чаше поражено все море; в *третьей* чаше поражены все источники вод; в *четвертой* чаше — излучение поражает людей язвами; в *пятой* чаше — поражается престол зверя; в *шестой* чаше — идет сбор на последнюю битву в Армагеддоне, чтобы уничтожить восставших против Бога; в *седьмой* чаше гнева поражены все города, уничтожен Вавилон и уничтожается все творение греховного человека. Как выжить в таких условиях?

Может быть, не находя ответа на этот вопрос или не желая видеть суды ярости Божьей, некоторые богословы пришли к выводу о том, что Церковь пойдет на восхищение перед началом великой скорби и скорбь не коснется ее. Однако такой вывод не находит основательного подтверждения в Писании по многим причинам, среди которых есть следующие:

*1.При таком подходе скорбь ошибочно отождествляется с гневом Божьим на нечестие; при этом не отличается гнев Божий от гнева дьявола (пятая печать*, когда дьяволу будет допущена на короткое время «**власть над всяким коленом и народом и языком и племенем**» (Отк.13:7)). О гневе дьявола на короткое время читаем в Откровении: Отк.12:12: «**Горе живущим на земле и на море! потому что к вам сошел диавол в сильной ярости, зная, что немного ему остается времени**» (Отк.12:12). Библия говорит о скорби верующих во время гнева дьявола и о гневе Божьем на нечестие, и разница между ними такая же, как разница между страдающими от насилия зла на захватнической войне и от справедливого возмездия тем, кто нёс эти страдания праведным. *Скорбь* — это то, что терпят верующие, что терпит Церковь от дьявола и от грешного мира в результате гнева дьявола в период его временного господства, а *Божий гнев* — это суровое наказание Бога за нечестие, это Его суды, которые Он направляет на тех, кто гонит Церковь. Бог допускает скорби для верующих, чтобы испытать и очистить Церковь и живущих на земле, но это никак не означает, что Бог наказывает верующих и изливает на них Свой гнев, потому что Бог испытывает, но никогда не унижает Своих.

*2. При неверном подходе ошибочно принимается, что гнев Божий распространяется* *на всех людей, в том числе* *и на верующих*. При этом больше используются аргументы человеческой логики, чем Писания, когда говорят: «Как может Бог наказывать весь мир, а верующие при этом не пострадают?!».

Дорогие братья и сестры, во всем Писании нет нигде ни одного указания, чтобы Господь изливал гнев на праведных. Бог изливает Свое ***благословение*** на праведных и неправедных (Мф.5:45) до начала последних судов, но нет ни одного текста в Писании, который бы указывал на то, что Бог посылает Свой ***гнев*** на праведных в период скорби. Гнев Божий всегда направлен на нечестивых, но верующие во все времена и в последнее время особенно будут защищены и избавлены от Его гнева. Бог хранит Своих детей от Его гнева. Гнев Божий не коснется ни одного святого. Об этом ярко свидетельствует и прочитанный нами текст и все Писание.

В Новом Завете используются два греческие слова, переведенные как «***гнев***» (οργη— [3709], ***orgi***)и «***ярость***» (θυμοζ — [2372], ***thymos***), причем ярость обозначает вспышку гнева. Примечательно, что в Откровении термины «гнев» Божий и «ярость» Божья используются для описания ***самого последнего времени***, когда начинаются последние суды Божьи. Гнев Божий описан в Отк.6:16,17; Отк.11:18; Отк.14:19; Отк.16:1; Отк.16:19; Отк.19:15. О ярости говорится в Отк.14:9,10; Отк.15:1; Отк.15:7; Отк.16:19; Отк.19:15. В одних и тех же стихах говорится о гневе и ярости (Отк.14:10; Отк.16:19; Отк.19:15). И нигде нет ни малейшего намёка на то, что гнев Божий изливается на верующих. Именно излияние гнева Божьего прерывает гнев дьявола, и суды Божьи направляются на грешный мир. Бог сокращает дни скорби Своими судами на нечестие, нанося безбожию сокрушительный удар судами чаш. Для гонителей при этом наступает возмездие, а для гонимых в скорби — радость, это происходит одновременно. Апостол Павел ясно поясняет это как высшую праведность и справедливость, как славу и могущество Господа и прославление святых: «**Ибо праведно пред Богом — оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа, которые подвергнутся наказанию, вечной погибели, от лица Господа и от славы могущества Его, когда Он приидет прославиться во святых Своих и явиться дивным в день оный во всех веровавших**…» (2Фес.1:6-10).

Всегда так было и будет, что гнев Божий направлен только на неверующих, но от него защищены дети Божьи, защищены праведники:

Ин.3:36: «**Верующий в Сына имеет жизнь вечную, а не верующий в Сына не увидит жизни, но гнев Божий пребывает на нем**».

Кол.3:5,6: «**Итак, умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение, за которые гнев Божий грядет на сынов противления**».

Рим.2:5: «**Но, по упорству твоему и нераскаянному сердцу, ты сам себе собираешь гнев на день гнева и откровения праведного суда от Бога**».

Ис.13:9: «**Вот, приходит день Господа лютый, с гневом и пылающею яростью, чтобы сделать землю пустынею и истребить с нее грешников ее**».

Ис.2:12,17: «**Ибо грядет день Господа Саваофа на все гордое и высокомерное и на все превознесенное, - и оно будет унижено… И падет величие человеческое, и высокое людское унизится; и один Господь будет высок в тот день**».

Гнев Божий и ярость Божья проявляются в День Господень, при шестой печати, при седьмой трубе и чашах гнева. В это время происходит Пришествие Христа, и гнев Божий изливается на все нечестие очень быстро, за очень короткое время (один день), вызывая мучения, которые длятся до уничтожения нечестивых. Церковь, которая перенесла скорбь, все те, кто был верен и остался в живых, видят эти справедливые суды, видят проявление Божьей силы и славы, проявление победы Господа и при последней чаше восхищается на небеса в преображенных телах со всеми воскресшими праведниками, а нечестивые при этом остаются умирать в мучениях. Итак, гнев Божий и ярость Бога изливаются в период судов чаш. Да, они будут изливаться с беспрецедентной силой на безбожный мир и на всех тех, кто гнал детей Божьих. При конце шестой печати, которая совпадает с седьмой трубой и с седьмой чашей гнева (идёт параллельное описание видений Иоанна) наступает конец нынешнего века, Церковь возносится ко Христу, а все нечестивые получают возмездие через излияние на них гнева Божьего:

Отк.6:12-17: «**И когда Он снял шестую печать, я взглянул, и вот, произошло великое землетрясение, и солнце стало мрачно как власяница, и луна сделалась как кровь. И звезды небесные пали на землю, как смоковница, потрясаемая сильным ветром, роняет незрелые смоквы свои. И небо скрылось, свившись как свиток; и всякая гора и остров двинулись с мест своих. И цари земные, и вельможи, и богатые, и тысяченачальники, и сильные, и всякий раб, и всякий свободный скрылись в пещеры и в ущелья гор, и говорят горам и камням: падите на нас и сокройте нас от лица Сидящего на престоле и от гнева** (οργη— [3709]) **Агнца; ибо пришел великий день гнева** (οργη— [3709]) **Его, и кто может устоять?**».

Отк.11:18: «**И рассвирепели язычники; и пришел гнев** (οργη— [3709]) **Твой и время судить мертвых и дать возмездие рабам Твоим, пророкам и святым и боящимся имени Твоего, малым и великим, и погубить губивших землю**».

Отк.14:9,10: «**И третий Ангел последовал за ними, говоря громким голосом: кто поклоняется зверю и образу его и принимает начертание на чело свое, или на руку свою, тот будет пить вино ярости** (θυμοζ — [2372]) **Божией, вино цельное, приготовленное в чаше гнева** (οργη— [3709]) **Его, и будет мучим в огне и сере пред святыми Ангелами и пред Агнцем**».

Отк.14:19: «**И поверг Ангел серп свой на землю, и обрезал виноград на земле, и бросил в великое точило гнева** (θυμοζ — [2372]) **Божия**».

Отк.15:1: «**И увидел я иное знамение на небе, великое и чудное: семь Ангелов, имеющих семь последних язв, которыми оканчивалась ярость** (θυμοζ — [2372]) **Божия**».

Сомнения в том, что Бог способен защитить Своих детей от Своего же гнева является проявлением маловерия. Всегда так было, что Господь знал, «**как избавлять благочестивых от искушения, а беззаконников соблюдать ко дню суда, для наказания**» (2Пет.2:9). Так было, когда Бог защищал в Иерусалиме от суда Навуходоносора всех людей, «**скорбящих и воздыхающих о всех мерзостях**», совершающихся среди Иерусалима, на челах которых был знак (Иез.9:4-6). Так было в земле Гесем, которая не подвергалась суровой Божьей каре, которая излилась на всех египтян, но не коснулась земли Гесем, потому что там был народ Божий (Исх.8:22,23; Исх.9:25,26). Так было, когда Бог защищал верного Даниила, который не поклонялся человеку, а Богу, когда все язычники были идолопоклонниками, и Бог защитил Даниила (Дан.6:4-28). Так будет во время суда пятой трубы, когда будут запечатлены верующие и защищены от саранчи, которая выйдет из кладезя бездны и будет мучать всех пять месяцев, кроме запечатленных (Отк.7:3; Отк.9:3-6). Так будет с женой, которая убежала в пустыню, и Бог питал ее там в продолжение трех с половиной лет (Отк.12:13,14). Так будет в то время, когда Господь призовет выйти от великой блудницы Свой народ, чтобы не участвовать «**в грехах ее и не подвергаться язвам ее**» (Отк.18:4-8). В этом проявляется великая любовь Бога к Своим детям и является Его слава, всемогущество и святость. Защита верных детей Божьих и их благословение является неотъемлемой чертой любящего Бога, Который не изменяется и всегда верен. Бог никогда не ошибается, Он знает Своих детей, у которых сочтен каждый волос на голове.

Особенно ярко защита Господом Своих чад видна при судах чаш. Чем сильнее и яростней гнев, тем больше проявляется любовь Господа к Своим детям и их защита, тем больше проявляется Его святость и слава. Как это славно, как это ободряет нас! При *первой чаше* мы видим, чтовышел «**первый Ангел и вылил чашу свою на землю: и сделались жестокие и отвратительные гнойные раны на людях, имеющих начертание зверя и поклоняющихся образу его**». Здесь идет *избирательный* суд над теми, кто принял начертание антихриста и поклонялся его образу. Об этом ранее предупреждал Ангел Божий (Отк.14:9,10). Суд очень суровый, но никто из верующих здесь не тронут. Бог хранит Своих детей.

При второй и третьей чашах идет наказание на среду обитания людей на земле. Здесь идет отмщение тем, которые проливали кровь святых людей, и это отмщение справедливо и суд праведен: «3 **Второй Ангел вылил чашу свою в море: и сделалась кровь, как бы мертвеца, и все одушевленное умерло в море.** 4 **Третий Ангел вылил чашу свою в реки и источники вод: и сделалась кровь.** 5 **И услышал я Ангела вод, который говорил: праведен Ты, Господи, Который еси и был, и свят, потому что так судил;** 6 **за то, что они пролили кровь святых и пророков, Ты дал им пить кровь: они достойны того.** 7 **И услышал я другого от жертвенника говорящего: ей, Господи Боже Вседержитель, истинны и праведны суды Твои**». Опять наказание избирательно, дети Божьи под защитой, наказываются те, которые проливали «кровь святых и пророков».

При четвертой чаше гнев изливается на неверующих и на противников Бога, которые отвергают Его и которые будут хулить Его имя: «8 **Четвертый Ангел вылил чашу свою на солнце: и дано было ему жечь людей огнем.** 9 **И жег людей сильный зной, и они хулили имя Бога, имеющего власть над сими язвами, и не вразумились, чтобы воздать Ему славу**». На детей Божьих это возмездие не распространяется, они защищены милостью Господа.

При пятой чаше гнева суду подвергается престол антихриста, когда его царство разрушается. При этом следующие за антихристом люди упорно не раскаиваются в своем безбожии и обрекают себя на вечную гибель:

«**10 Пятый Ангел вылил чашу свою на престол зверя: и сделалось царство его мрачно, и они кусали языки свои от страдания,** 11 **и хулили Бога небесного от страданий своих и язв своих; и не раскаялись в делах своих**». Здесь очевидна направленность гнева Божьего, при котором дети Божьи защищены. А у нечестивых наблюдается отчаяние, но нет покаяния. Они стоят на пороге вечной погибели, кусают языки от злобы, от ненависти и не хотят исправляться, а винят Бога и хулят Его.

При шестой чаше Бог готовит к суду нечестивых, восставших на битву против Бога. Их ведут на войну против Бога три нечистых духа (дьявол, антихрист и лжепророк), которые творят знамения и идут на безумное противостояние против Всемогущего:

«12 **Шестой Ангел вылил чашу свою в великую реку Евфрат: и высохла в ней вода, чтобы готов был путь царям от восхода солнечного.** 13 **И видел я выходящих из уст дракона и из уст зверя и из уст лжепророка трех духов нечистых, подобных жабам:** 14 **это — бесовские духи, творящие знамения; они выходят к царям земли всей вселенной, чтобы собрать их на брань в оный великий день Бога Вседержителя.** 15 **Се, иду как тать: блажен бодрствующий и хранящий одежду свою, чтобы не ходить ему нагим и чтобы не увидели срамоты его.** 16 **И он собрал их на место, называемое по-еврейски Армагеддон**». Бог расчищает путь этим безумным людям, чтобы собрать их вместе, отделить от других людей и уничтожить сверхъестественным способом в одно мгновение. Господь допускает сбор (скопление) всех противников на Армагеддонскую битву в «**оный великий день Бога Вседержителя**» (Отк.16:14), или День Господень. Бог допустит приход царей и их армии для уничтожения при Армагеддоне (при седьмой чаше). Здесь явно гнев направлен на безбожников. И здесь, в этом отделении видна великая любовь Божья к Его детям. Мы знаем, как потом Господь расправится с нечестивцами после их отделения и собирания при последней чаше гнева:

Отк.19:19-21: «**И увидел я зверя и царей земных и воинства их, собранные, чтобы сразиться с Сидящим на коне и с воинством Его. И схвачен был зверь и с ним лжепророк, производивший чудеса пред ним, которыми он обольстил принявших начертание зверя и поклоняющихся его изображению: оба живые брошены в озеро огненное, горящее серою; а прочие убиты мечом Сидящего на коне, исходящим из уст Его, и все птицы напитались их трупами**».

Зах.14:12,13: «**И вот какое будет поражение, которым поразит Господь все народы, которые воевали против Иерусалима: у каждого исчахнет тело его, когда он еще стоит на своих ногах, и глаза у него истают в яминах своих, и язык его иссохнет во рту у него. И будет в тот день: произойдет между ними великое смятение от Господа, так что один схватит руку другого, и поднимется рука** **на руку ближнего его**».

При *седьмой чаше* (конец шестой печати и седьмой трубы) происходит Пришествие Господа, воскресение праведных и восхищение Церкви. И вновь суд идет на безбожников, которые проявляют гордое упорство. Они считают виновными не себя, видят причину трагедии не в своих грехах, а обвиняют Бога: «**и хулили люди Бога за язвы от града**» (Отк.16:21):

«17 **Седьмой Ангел вылил чашу свою на воздух: и из храма небесного от престола раздался громкий голос, говорящий: совершилось!** 18 **И произошли молнии, громы и голоса, и сделалось великое землетрясение, какого не бывало с тех пор, как люди на земле. Такое землетрясение! Так великое!** 19 **И город великий распался на три части, и города языческие пали, и Вавилон великий воспомянут пред Богом, чтобы дать ему чашу вина ярости гнева Его.** 20 **И всякий остров убежал, и гор не стало;** 21 **и град, величиною в талант, пал с неба на людей; и хулили люди Бога за язвы от града, потому что язва от него была весьма тяжкая**».При седьмой чаше будет самое грандиозное землетрясение из всех, бывших до него. О нем говорил пророк Аггей:

Агг.2:6-7: «**Ибо так говорит Господь Саваоф: еще раз, и это будет скоро, Я потрясу небо и землю, море и сушу, и потрясу все народы, и придет Желаемый всеми народами, и наполню дом сей славою, говорит Господь Саваоф**». Это же землетрясение описано при шестой печати (Отк.6:12-17) и при седьмой тубе (Отк.11:19). Все это описание одних и тех же событий самого последнего времени нынешнего века. При седьмой чаше Бог уничтожит все творения греховного человека для того, чтобы создать Божий порядок. При этом будут уничтожены не только острова и горы, но и города, будет истреблено всякое убежище лжи. Величайшее всемирное землетрясение и град весом около 40 кг каждой падающей градины завершит суд Божьего гнева в День Господень. Глас из храма небесного от престола «совершилось!» подводит итог Божьего гнева и полноты судов над безбожием. При этом исполнилось все, что предопределил Бог, и земная история подошла к концу, давая начало новому веку (эону). Церковь в это время идет на облака для встречи с Господом, она в Божьих руках.

Мы видим, что верующие будут единственными людьми, которые не будут обмануты ложными знамениями. Бог будет подавать Свою защиту и благодать, но Он будет подавать ее тем, кто верен Ему, кто имеет твердую веру, кто не поколеблется. Показательным в этом плане является Божье предупреждение тем верующим, кто будет в это время на земле: «15 **Се, иду как тать: блажен бодрствующий и хранящий одежду свою, чтобы не ходить ему нагим и чтобы не увидели срамоты его**» (Отк.16:15). Это, прежде всего, предупреждение не о военной, а о духовной битве, о битве за души и умы людей до конца. При этом будет особенно важно не просто выжить физически, а остаться истинным дитем Божьим, заботиться не о себе только, но и о других, любить друг друга, не роптать, но проявлять максимальную жертвенность и свидетельствовать о Господе и Его спасении до самого конца. Это и есть «хранить одежду свою». Апостол Павел показывает, что в последнее время действие сатаны будет включать обольщение «**со всякою силою и знамениями и чудесами ложными, и со всяким неправедным обольщением погибающих за то, что они не приняли любви истины. для своего спасения**» (2 Фес.2:9,10). Верующие этого времени встретятся с самыми трудными испытаниями, потому что дьявольские силы предпримут самые отчаянные попытки обольстить верных. Но Слово Божье дает верующим твердую уверенность в том, что если будет бодрствование и сохранение себя в святости и любви, то Бог защитит Своих. Господь напоминает в Отк.16:15 о *блаженстве* всех святых великой скорби, ожидающих Пришествия Христа и хранящих себя чистыми от всякого идолопоклонства, имеющих веру, действующую делами любви и свидетельством о Господе. Не имеющий этого будет посрамлен, как голый и преисполненный срамоты. Перед верующими при этом стоит задача не выжить, а явить красоту жизни во Христе в тяжелейших условиях.

Для нас бодрствование должно быть сегодня и всегда. Ожидание Пришествия Христа и желание скорейшего Его прихода является показателем верного духовного состояния церкви. Предстоящие скорби должны мотивировать нас очищать себя, возрастать в любви, размышлять о страданиях Господа и подражать Ему в нашей жизни. Побеждающая Церковь как Невеста Христа в это время должна сосредоточиться не на выживании в страданиях, а на верности Господу, на Христе. Она должна готовиться для пира, очищаться, жить не страхом ожидания предстоящих трудностей, а радостью будущей встречи с любящим Спасителем. Когда начнутся все эти события, то времени ожидания до встречи со Христом останется предельно мало. Мы читаем в Евангелии от Луки: «**Когда же начнет это сбываться, тогда восклонитесь и поднимите головы ваши, потому что приближается избавление ваше**» (Лк.21:28). Но эти последние часы и дни будут очень сложными и важными, в последние дни откроется вся наполненность нашего сердца, откроется всё, что мы имеем в себе.

Верующим важно бодрствовать и устоять, держаться друг друга и, конечно же, Христа. Эта готовность формируется сегодня. Поэтому сегодня, готовясь ко встрече со Христом, мы не должны ставить личный комфорт в земной жизни и чувство собственного достоинства на более высокое место, чем послушание Господу и Его Слову, чем стремление к святым одеждам нашего характера, чем слава Божья, чем любовь к братьям и сестрам. Нам важны сегодня не мелочи, а суть, не мелкие детали последовательности, а сосредоточение на цели — достижении Царства Божьего и утверждении Христа Господином нашей жизни во всем. Мы, наверняка, встретимся с такими трудностями, которых никогда не испытывали раньше. Но при этом важно, что нас ведет за Собой Тот же Господь, Который не изменяется, Который дал нам вечные ценности. В этом гарантия нашего спасения, если мы будем верны Ему.

*Существует история о том, как моряки на одном корабле плыли за богатым грузом и попали в большой шторм незадолго до прибытия в порт. Многие начали спрашивать капитана о том, сколько еще препятствий будет на пути, какие рифы им придется пройти. Опытный капитан сказал: «Исполняйте каждый свою работу, смотрите на маяк и думайте не о трудностях, а о цели, а об остальном позабочусь я, чтобы нам иметь победу».* Чтобы нам быть побеждающими, нам надо смотреть на Христа как на нашего Путеводителя и надежного Капитана, Который знает, как довести нас к берегам Царства Божьего. Любящий Господь обещает нам через Свое Слово:

1Кор.1:7-9: «**Так что вы не имеете недостатка ни в каком даровании, ожидая явления Господа нашего Иисуса Христа, Который и утвердит вас до конца, чтобы вам быть неповинными в день Господа нашего Иисуса Христа. Верен Бог, Которым вы призваны в общение Сына Его Иисуса Христа, Господа нашего**».

1Фес.5:23,24: «**Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без порока в пришествие Господа нашего Иисуса Христа. Верен Призывающий вас, Который и сотворит сие**».

1Фес.1:10: «**И ожидать с небес Сына Его, Которого Он воскресил из мертвых, Иисуса, избавляющего нас от грядущего гнева**».

1Фес.5:8-10: «**Мы же, будучи сынами дня, да трезвимся, облекшись в броню веры и любви и в шлем надежды спасения, потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа, умершего за нас, чтобы мы, бодрствуем ли, или спим, жили вместе с Ним**».

Господь верен, но Он желает и от нас видеть истинную веру, которая действует не разово, но постоянно и в которой господствует не наше «я», а Христос, умерший за нас и воскресший ради нашего оправдания. Мы спасаемся не своей праведностью, а праведностью и святостью Христа. Но это не означает нашу пассивность, а указывает на то, что наша вера должна быть действенной, живой, иметь добрые плоды, вести нас к святости, т.е. быть верой Божьей. Этого желает от нас Спаситель. Нам важно хранить одежды сердца своего чистыми. Иоанн Златоуст верно заметил: «*Чистая жизнь в состоянии с великой силой заградить уста и самого дьявола*». И так как искушения в последнее время скорби будут максимальными, то и наша вера, наша любовь к Богу, наша святость должны быть самыми высокими, чтобы Христос стал для нас высшей ценностью жизни, из которой вытекает все остальное. Вечная жизнь с Господом приготовлена для тех, кто готовится к этому постоянно. История христианства подтверждает это в течение 20 веков. Великомученик епископ Киприан Карфагенский (около 200-258) оставил нам такие ободряющие поучения: «*И потому во время гонений пусть никто не думает о беде, причиняемой дьяволом, а лучше пусть всяк помышляет о помощи, даруемой Богом; да не ослабляет ума напасть человеческая, но да укрепляет веру покров Божественный, потому что всяк по Господним обетованиям и по заслугам своей веры должен получить помощи Божией столько, сколько заслуживает, и нет ничего такого, чего не мог бы даровать Всемогущий, если только не изменяет непрочная вера получающего…* ***Закрываются при гонениях очи, но открывается небо; угрожает антихрист, но защищает Христос; причиняется смерть, но следует бессмертие: у убиенного отнимается мир, но восстановленному даруется рай; погашается жизнь временная, но настает вечная****. Какое достоинство и какая смелость — выйти отсюда веселым, из гнета и мучений выйти славным, закрыть на мгновение очи, смотревшие на людей и мир, и тотчас открыть их для созерцания Бога и Христа! И какая быстрота столь счастливого перехода: ты внезапно восхищаешься, чтобы быть поставлен в Небесном Царстве! Вот это-то и должно обнимать умом и помыслом; об этом надобно думать день и ночь. Если такого воина настигнет день гонения, то доблесть, готовая к сражению, побеждена быть не может*». Да благословит нас Господь достигать такой веры.

Итак, отметим в ***заключение:***

***В часы максимальных судов и ярости Божьей на нечестие Господь являет максимальную любовь и защиту Своим детям***. Для победной жизни в последнее время великой скорби необходимо:

1. Твердо знать и верить, что Бог не изливает Свой гнев на верующих, но подает им Свою защиту и утверждает в вере, и эта защита и любовь Божья будет максимально проявляться в конце времени.

2. Твердо знать и верить, что Божий гнев в судах чаш, несмотря на вселенские масштабы, имеет целенаправленное действие и изливается на нечестивых.

3. Иметь твердую веру до конца, до момента Пришествия Христа, бодрствовать и хранить свои духовные одежды неоскверненными, проявлять любовь, единство, проявлять твердую верность Господу и служить Ему до самого последнего момента времени нынешнего века и до встречи с Ним на облаках.

Итак, ***во время Божьего гнева при судах чаш подними свою голову к небу, сердце направь к грядущему Христу и проявляй твердую верность Господу, Который защитит верующих гневом на нечестивых и восхитит Своих чад к Себе***.Аминь.

**День славный и день страшный**

Иоил.2:28-32: «28 **И будет после того, излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; старцам вашим будут сниться сны, и юноши ваши будут видеть видения.** 29 **И также на рабов и на рабынь в те дни излию от Духа Моего.** 30 **И покажу знамения на небе и на земле: кровь и огонь и столпы дыма.** 31 **Солнце превратится во тьму и луна — в кровь, прежде нежели наступит день Господень, великий и страшный.** 32 **И будет: всякий, кто призовет имя Господне, спасется; ибо на горе Сионе и в Иерусалиме будет спасение, как сказал Господь, и у остальных, которых призовет Господь**».

Невозможно человеку вести святую и чистую жизнь, если он не верит в Бога, в Его милость, в Его абсолютный и справедливый окончательный суд. Русский писатель Ф.М. Достоевский писал: «*Если Бога нет, то все дозволено*». Иоанн Златоуст говорит о неизбежности справедливого Божьего суда: «*Я буду тебя спрашивать, а ты отвечай: правосуден ли Бог, в Которого ты веруешь, и каждому ли воздаст по заслугам, или, напротив, Он хочет, чтобы злые благоденствовали и веселились, а добрые страдали? Нет, отвечаешь, ибо и человек этого не потерпит*». И если человек не терпит несправедливости, то тем более Бог. Но суд Божий отличается от суда человеческого, потому что Бог не совершает ошибок, а после вынесения Божьего приговора нет пути назад, нет никакой высшей инстанции, где можно было бы обжаловать решение Вседержителя.

 *Однажды на суде опасный преступник, приговоренный к суровому наказанию, в отчаянии сказал: «Вы меня накажете, но это не исправит меня, потому что я не хочу исправления и другой жизни. Для кого вы это делаете?» Судья ответил на это: «Мы делаем это не только для твоего наказания, но, прежде всего, для облегчения жизни честных людей»*.

 Бог как праведный Судия однажды, в последний день нынешнего века, излиянием Своего гнева *отделит* праведных от нечестивых; верующих от неверующих; воскрешенных в первом воскресении и восхищенных на встречу с Господом при Его Пришествии от тех, которые будут истреблены и в конечном итоге пойдут после воскресения неправедных в озеро огненное для вечных мучений. Этот особый день разделения называется в Писании «день Господень», день «**великий и страшный**» (Иоил.2:31). Этот день будет великим, потому что совершится справедливый суд Божий и будут истреблены нечестивцы, отвергающие милость Божью, и установлено царство Христа для тех, кто поверил в Него. Этот день будет страшным, потому что для отвергающих Господа не будет никакого спасения для вечной жизни, и они будут истреблены излиянием гнева Божьего. Справедливо поется в одном христианском гимне: «*Этот день для многих будет страшным, этот день всю землю потрясет».*

 Среди богословов есть две точки зрения:

1. День Господень рассматривается как длительный промежуток в семь лет (они считают весь этот период временем великой скорби), а большинство рассматривает его вместе с периодом Тысячелетнего Царства, 1007 лет (учение о доскорбном восхищении Церкви — претрибуляционизм).
2. День Господень является одним реальным последним днем нынешнего века, когда Господь Иисус Христос придет за Своими во славе, когда Церковь будет восхищена и когда гнев Божий во всей полноте будет изливаться на нечестивых (учение о послескорбном восхищении Церкви — посттрибуляционизм).

Вторая точка зрения представляется более обоснованной.

Тема дня Господня является центральной у Иоиля и проходит через всю книгу. Имя «*Иоиль*» означает «*Господь есть Бог*». Скорее всего, книга была написана к концу 9 века до Р.Х. и относится к времени правления Иоаса (около 835-796 гг. до Р.Х.), когда юный царь Иоас был под опекунством богобоязненного священника Иоадая. В это время правление было в основном в руках священников.

День Господень является ключевым понятием для понимания событий последнего времени у всех исследователей. Об этом дне много говорится в Писании (Ис.2:11,12; Ис.13:6; Иер.46:10; Иез.13:5; Иез.30:3; Иоил.1:15; Иоил.2:1; Иоил.2:11; Иоил.2:31; Иоил.3:14; Ам.5:18-20; Авд.15; Соф.1:7,14; Зах.14:1-7; Мал.4:5; Деян.2:20; 1Кор.5:5; 2Кор.1:14; 1Фес.5:2; 2Фес.2:2; 2Пет.3:10-12). О дне Господнем только в Ветхом Завете говорится 19 раз восемью различными авторами. Об этом дне говорится в Новом Завете (Деян.2:20; 1Кор.5:5; 1Кор.1:7,8; 2Кор.1:14; Флп.1:6,10; Флп.2:16; 1Фес.5:1-3; 2Фес.2:1-4; 2Фес.1:10; 2Пет.3:10-12; Отк.6:17 и др.).

Пророк Иоиль говорит о дне Господнем как *об одном дне* суда над нечестием и защитою для избранных. Перед этим днем будет знамение в солнце и луне («**солнце превратится во тьму и луна — в кровь**» — Иоил.2:31):

Иоил.2:2,3: «**День тьмы и мрака, день облачный и туманный: как утренняя заря распространяется по горам народ многочисленный и сильный, какого не бывало от века и после того не будет в роды родов. Перед ним пожирает огонь, а за ним палит пламя; перед ним земля как сад Едемский, а позади него будет опустошенная степь, и никому не будет спасения от него**».

Это тот же день, когда происходит битва при Армагеддоне, когда Господь защитит Свой народ и совершит жатву нечестивых:

Иоил.3:13-16: «**Пустите в дело серпы, ибо жатва созрела; идите, спуститесь, ибо точило полно и подточилия переливаются, потому что злоба их велика. Толпы, толпы в долине суда! ибо близок день Господень к долине суда! Солнце и луна померкнут и звезды потеряют блеск свой. И возгремит Господь с Сиона, и даст глас Свой из Иерусалима; содрогнутся небо и земля; но Господь будет защитою для народа Своего и обороною для сынов Израилевых**».

Это такой день, «**какого не бывало от века и после того не будет в роды родов**» (Иоил.2:2). В описании этого дня у пророка Иоиля присутствуют все признаки последнего дня нынешнего века: пламя, дым, солнце и луна померкнут, перед этим солнце превратится во тьму и луна — в кровь; сотрясается земля, поколеблется небо, звезды потеряют свой свет. Это полностью такое же описание, как и Мф.24:29,30; Отк.6:12-14, а также в других текстах Ветхого Завета, когда дается картина окончания нынешнего века:

Мф.24:29: «**И вдруг, после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются**».

Отк.6:12-17: «**И когда Он снял шестую печать, я взглянул, и вот, произошло великое землетрясение, и солнце стало мрачно как власяница, и луна сделалась как кровь. И звезды небесные пали на землю, как смоковница, потрясаемая сильным ветром, роняет незрелые смоквы свои. И небо скрылось, свившись как свиток; и всякая гора и остров двинулись с мест своих. И цари земные, и вельможи, и богатые, и тысяченачальники, и сильные, и всякий раб, и всякий свободный скрылись в пещеры и в ущелья гор, и говорят горам и камням: падите на нас и сокройте нас от лица Сидящего на престоле и от гнева Агнца; ибо пришел великий день** (ημερα [2250]) **гнева Его, и кто может устоять?**».

Дорогие братья и сестры! Это все реально будет, и это будет при Пришествии Христа, и это время близко. Таких знамений еще никогда не было за всю историю отношений Бога с человеком. Но при этом Церковь сохраняется Господом во время излияния Его гнева на нечестие и идет на восхищение:

1Фес.4:14-18 — 1Фес.5:1-4: «**Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним. Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших, потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем. Итак утешайте друг друга сими словами.**

**О временах же и сроках нет нужды писать к вам, братия, ибо сами вы достоверно знаете, что день Господень так придет, как тать ночью. Ибо, когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами постигает имеющую во чреве, и не избегнут. Но вы, братия, не во тьме, чтобы день застал вас, как тать**».

 Все это было предсказано еще в Ветхом Завете:

Ис.2:10-12: «**Иди в скалу и сокройся в землю от страха Господа и от славы величия Его. Поникнут гордые взгляды человека, и высокое людское унизится; и один Господь будет высок в тот день. Ибо грядет день Господа Саваофа на все гордое и высокомерное и на все превознесенное, - и оно будет унижено.**

Зах.14:1-3: «**Вот наступает день Господень, и разделят награбленное у тебя среди тебя. И соберу все народы на войну против Иерусалима, и взят будет город, и разграблены будут домы, и обесчещены будут жены, и половина города пойдет в плен; но остальной народ не будет истреблен из города. Тогда выступит Господь и ополчится против этих народов, как ополчился в день брани**».

 Достаточно тщательно изучить тему о Дне Господнем, чтобы обратить внимание на то, что он будет ***после*** окончания великой скорби и будет связан с Пришествием Христа, воскресением и восхищением Церкви.

День Господень — *это граница двух (и только двух!) эпох* (эонов), о которых говорит Писание: нынешнего века и века будущей жизни (Мф.12:32; Мф.13:40; Мф.24:3; Мк.10:30; Лк.18:30; Лк.20:35; 1Кор.2:6; 2Кор.4:4; Гал.1:4; Еф.6:12; Евр.6:5). Например, Господь говорит: «**Если кто скажет слово на Сына Человеческого, простится ему; если же кто скажет на Духа Святого, не простится ему ни в сем веке** (αιων — [165], ***aion***)**, ни в будущем**» (Мф.12:32).

О других эпохах Писание не говорит, и другого разделения, отличного от разделения на «век нынешний» и «век грядущей жизни вечной» (Мк.10:30; Мф.12:32; Лк.18:30), в Слове Божьем нет.

День Господень — это *последний день нынешнего века, когда Господь воскресит праведных* (Ин.6:39,40; Ин.6:44; Ин.6:54; Ин.11:24,25), и они пойдут на восхищение:

Иов.19:25-27: «**А я знаю, Искупитель мой жив, и Он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию, и я во плоти моей узрю Бога. Я узрю Его сам; мои глаза, не глаза другого, увидят Его**…».

Ин.6:39,40: «**Воля же пославшего Меня Отца есть та, чтобы из того, что Он Мне дал, ничего не погубить, но все то воскресить в последний день. Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий, видящий Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний** (εσχατοζ [2078]) **день** (ημερα [2250])».

 В конце века, при Пришествии, Господь уничтожит нечестивых, которых Он сравнивает в притче о Царстве с плевелами:

Мф.13:40,41: «**Посему как собирают плевелы и огнем сжигают, так будет при кончине века сего: пошлет Сын Человеческий Ангелов Своих, и соберут из Царства Его все соблазны и делающих беззаконие**».

 То же сказано в Ис.13:9: ««**Вот, приходит день Господа лютый, с гневом и пылающею яростью, чтобы сделать землю пустынею и истребить с нее грешников ее**».

 Неправомерно разделять термины «День Христов», «День Господень», «День Божий», «День Иисуса Христа», «день гнева Его», «день оный», потому что все они являются синонимами, потому что Иисус Христос есть Господь и Бог, потому что будет только одно Пришествие во славе:

1Кор.1:7,8: «**Так что вы не имеете недостатка ни в каком даровании, ожидая явления Господа нашего Иисуса Христа, Который и утвердит вас до конца, чтобы вам быть неповинными в день Господа нашего Иисуса Христа**».

Флп.1:6,10,11: «**Будучи уверен в том, что начавший в вас доброе дело будет совершать его даже до дня Иисуса Христа…** **Чтобы, познавая лучшее, вы были чисты и непреткновенны в день Христов, исполнены плодов праведности Иисусом Христом, в славу и похвалу Божию**».

Флп.2:16: «**Содержа слово жизни, к похвале моей в день Христов, что я не тщетно подвизался и не тщетно трудился**».

2Тим.1:18: «**Да даст ему Господь обрести милость у Господа в оный день; а сколько он служил мне в Ефесе, ты лучше знаешь**».

В 2Фес.1:5-10 совершенно явно сказано, что «**день оный**» — это Пришествие Христа во славе, когда одним будет радость, а другим трагедия:

2 Фес.1:5-10: «**В доказательство того, что будет праведный суд Божий, чтобы вам удостоиться Царствия Божия, для которого и страдаете. Ибо праведно пред Богом — оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа, которые подвергнутся наказанию, вечной погибели, от лица Господа и от славы могущества Его**, **когда Он приидет прославиться во святых Своих и явиться дивным в день оный во всех веровавших, так как вы поверили нашему свидетельству**».

 Также нет библейского основания растягивать День Господень на семь лет или на 1007 лет по следующим причинам:

1.Об этом сказано в Ис.2:17:

Ис.2:17: **И падет величие человеческое, и высокое людское унизится; и один Господь будет высок в тот день**». Если «**один Господь будет высок в тот день**» (Ис.2:17), то это не может быть периодом в семь лет, потому что в этот период (в последние три с половиной года) антихрист будет требовать поклонения себе, и многие поклонятся ему. Этот период скорби будет временем возвышения человека-антихриста, которому будет допущена власть на 42 месяца (Отк.13:5-8). Царство антихриста будет возвышено в великой скорби, а в День Господень будет возвышен только Бог (это День Господень, а не время дьявола).

2.Если день длится семь и более лет, то он не может прийти, «**как тать ночью**», прийти внезапно, чтобы пагуба внезапно постигла неверующих, но Писание говорит об этом, подтверждая то, что в этот единственный день придет Господь и уничтожит антихриста: Истребление антихриста будет при Втором Пришествии во славе, что будет в самом конце скорби, когда беззаконник будет уничтожен, и День Христов не наступит ранее открытия антихриста:

1Фес.5:2,3: «**Ибо сами вы достоверно знаете, что день Господень так придет, как тать ночью. Ибо, когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами постигает имеющую во чреве, и не избегнут…**

2Фес.2:8: **И тогда откроется беззаконник, которого Господь Иисус убьет духом уст Своих и истребит явлением пришествия Своего**».

2Фес.2:1-4: «**Молим вас, братия, о пришествии Господа нашего Иисуса Христа и нашем собрании к Нему, не спешить колебаться умом и смущаться ни от духа, ни от слова, ни от послания, как бы нами посланного, будто уже наступает день Христов. Да не обольстит вас никто никак: ибо день тот не придет, доколе не придет прежде отступление и не откроется человек греха, сын погибели, противящийся и превозносящийся выше всего, называемого Богом или святынею, так что в храме Божием сядет он, как Бог, выдавая себя за Бога**».

3.Пророк Захария говорит о том, что это будет *единственный день*, ведомый только Господу:

Зах.14:1-3,7: «**Вот наступает день Господень, и разделят награбленное у тебя среди тебя. И соберу все народы на войну против Иерусалима, и взят будет город, и разграблены будут домы, и обесчещены будут жены, и половина города пойдет в плен; но остальной народ не будет истреблен из города. Тогда выступит Господь и ополчится против этих народов, как ополчился в день брани. День этот будет единственный, ведомый только Господу: ни день, ни ночь; лишь в вечернее время явится свет**»**.** Все выжившие после великой скорби на земле будут понимать, что когда нарушен естественный ход природных событий, что когда днем будет темно, а вечером появится свет (возможно, свет славы Божьей — *шекина*), то на земле происходит что-то сверхъестественное от Самого Бога.

4.Пророк Малахия указывает, что перед этим днем будет трудиться пророк (в Откровении 11 —два пророка), который будет обращать народ:

Мал.4:5: «**Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного**».

5.Иоиль говорит о том, что последние катастрофические события времен скорби будут ***перед*** самым Днем Господним: «**Солнце превратится во тьму и луна — в кровь, прежде нежели наступит день Господень, великий и страшный**» (Иоил.2:31).

 Все это говорит о том, что день Господень — это раздел между царством века сего и Царством Христа, это день Пришествия Христа, день излияния гнева на нечестие и день восхищения Церкви. Этот день описан не только как ужас для неверующих, но и как великий день, как радость и спасение для верующих, как самый желанный день благословения и избавления:

Лк.21:25-28: «**И будут знамения в солнце и луне и звездах, а на земле уныние народов и недоумение; и море восшумит и возмутится; люди будут издыхать от страха и ожидания бедствий, грядущих на вселенную, ибо силы небесные поколеблются, и тогда увидят Сына Человеческого, грядущего на облаке с силою и славою великою. Когда же начнет это сбываться, тогда восклонитесь и поднимите головы ваши, потому что приближается избавление ваше**».

1Кор.1:7,8: «**Так что вы не имеете недостатка ни в каком даровании, ожидая явления Господа нашего Иисуса Христа, Который и утвердит вас до конца, чтобы вам быть неповинными в день Господа нашего Иисуса Христа**».

2Кор.1:14: «**Так как вы отчасти и уразумели уже, что мы будем вашею похвалою, равно и вы нашею, в день Господа нашего Иисуса Христа**».

 Живем ли мы этим днем или заботами века сего? Будем ли мы похвалой и славою Господа в этот день? Ревнуем ли мы о состоянии своего сердца и о спасении душ больше, чем обо всем остальном на свете? Направлено ли наше сердце на Христа и на Его Царство? Смотрю ли я на вечность с Господом, как на маяк, или смотрю на волны этого бушующего жизненного моря? Никакое лукавство, никакая неправда и осознанный грех не смогут быть спрятаны в день Господень, нераскаянная и невозрожденная природа приведет к вечной погибели, никто не сможет устоять и спастись, никто и нигде не сможет укрыться.

 Апостол Петр в День Пятидесятницы цитирует Иоил.2:28-32 и подчеркивает, что для Бога нет различия между иудеями и язычниками, прилагая первую фразу стиха 32 к язычникам:

Деян.2:16-21: «**Но это есть предреченное пророком Иоилем: И будет в последние дни, говорит Бог, излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; и юноши ваши будут видеть видения, и старцы ваши сновидениями вразумляемы будут. И на рабов Моих и на рабынь Моих в те дни излию от Духа Моего, и будут пророчествовать. И покажу чудеса на небе вверху и знамения на земле внизу, кровь и огонь и курение дыма. Солнце превратится во тьму, и луна — в кровь, прежде нежели наступит день Господень, великий и славный. И будет: всякий, кто призовет имя Господне, спасется**». Здесь не говорится, что все будут видеть видения и сны, а подчеркивается водительство Духом Святым всеми поверившими в Господа.

 Апостол Петр характеризует день Господень как «**великий и славный**». Великий по своему величию, значению для вечности и справедливости суда, а славный, потому что после скорби Господь придет во славе Своей. Время Апостол Петр характеризует более определенно как «**последние дни**», а те, на кого будет излит Дух Святой, именуются «**на рабов и рабынь Моих**», т.е. уверовавших. На «**всякую плоть**» указывает на то, что это относится ко всем искупленным на земле. Петр указывает на начало исполнения пророчества, на частичное исполнение в День Пятидесятницы, а полное исполнение будет в конце века, когда «**солнце превратится во тьму и луна в кровь**», когда будут беспрецедентные знамения, чего еще не было в День Пятидесятницы, а будет при Пришествии Христа. Об этом говорит Сам Господь, когда отвечает ученикам на вопрос о Своем Пришествии: «**И вдруг, после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются**» (Мф.24:29). В одном пророческом видении Иоиля объединяются события, отстоящие друг от друга промежутками во много веков. В видении Иоиля предстоящий суд над еврейским народом сочетается с судом Божьим над всей землей. При этом в День Господень, когда Церковь пойдет на восхищение, после Армагеддонской битвы, будет большое пробуждение и обращение Израиля, о чем писал Апостол Павел:

Рим.11:26,27: «**И так весь Израиль спасется, как написано: придет от Сиона Избавитель, и отвратит нечестие от Иакова. И сей завет им от Меня, когда сниму с них грехи их**».

 Все эти великие события ожидают нас и затронут всех живущих на земле.

Главный страшный грех и самый большой порок, против которого вооружается Иоиль, — механическое, бездушное исполнение обрядового закона, формальное следование за Богом:

Иоил.2:12,13: «**Но и ныне еще говорит Господь: обратитесь ко Мне всем сердцем своим в посте, плаче и рыдании. Раздирайте сердца ваши, а не одежды ваши, и обратитесь к Господу Богу вашему; ибо Он благ и милосерд, долготерпелив и многомилостив и сожалеет о бедствии**».

Эта центральная мысль проходит через книгу пророка Иоиля: раздирайте сердца ваши, а не одежды ваши, будьте настоящими верующими, совершайте покаяние всем сердцем своим. Эта проблема очень актуальна для нас сегодня. Иудеи были уверены, что все отношения с Богом у них правильные, но Иоиль показывает им, что причина локальных судов для них тогда была в том, что они имели формальную веру, что и привело к бедствию:

Иоил.1:8-10: «**Рыдай, как молодая жена, препоясавшись вретищем, о муже юности своей! Прекратилось хлебное приношение и возлияние в доме Господнем; плачут священники, служители Господни. Опустошено поле, сетует земля; ибо истреблен хлеб, высох виноградный сок, завяла маслина**».

Потом пророк Иоиль переносит повествование со своего времени для иудеев на события конца нынешнего века и говорит об окончательном излиянии гнева Божьего на всех людей земли и о спасении тех, кто реально призовет имя Господне.

Формальная вера — смертельный враг вечности и истинной веры. Кто-то из мудрых служителей сказал: «*За две тысячи лет люди ничему не научились, разве что более изощрённому фарисейству*». Поэтому сегодня часто бывает трудно сказать о человеке, где он искренний, настоящий, а где поступает внешне, формально, раздирая одежды и оставляя сердце безразличным и не отданным полностью Господу. Сегодня нам кажутся значительными многие моменты жизни (социальное положение, достаток, наши способности, наши возможности, наше положение в глазах людей). Вера — это не то, что мы думаем о нашем отношении с Богом, а то, как Бог видит наши отношения с Ним. Сегодня мы можем сами высоко ценить себя, давая неверную оценку и живя в самоуспокоенности, как это было с иудеями во времена Иоиля, но в День Господень все станет на свои места. Слово Божье предупреждает: «**Если ты в день бедствия оказался слабым, то бедна сила твоя**» (Прит.24:10) В этот день будут определены и ярко засияют истинные ценности. Вот только исправить что-то уже будет невозможно. Неверующим нужно искреннее покаяние и обращение к Богу, а верующим нужно поправить свои светильники, пока есть время. Исправлять сердца нужно сегодня, испытывать себя в свете Слова Божьего нужно сегодня, раскаиваться в своих грехах от всего сердца «**в посте, плаче и рыдании**» нужно сегодня. Нам важно очищать свои сердца, раскаиваться в грехах от всего сердца, потому что только при искреннем обращении к Богу подключается сила Божьей милости. Иоанн Златоуст объясняет в типичном диалоге с сомневающимися: «”*Я всю жизнь провел в грехе; если покаюсь, буду ли спасен?”. “Конечно”. “Откуда это видно?”. От человеколюбия Господа твоего. Разве я на твое покаяние надеюсь? Разве твое покаяние сильно уничтожить тяжкие пороки? Если бы одно твое покаяние было, то по справедливости ты должен бы трепетать, но с покаянием соединяется милосердие Божье, а милосердию Божию нет меры”*».

Призывать имя Господне нужно до наступления дня Господня и до ухода из этой земной жизни, а потом будет уже поздно. Так как нас постоянно атакует грех, то и свою душу нужно постоянно приводить в порядок. Для чада Божьего каждый день должен быть шагом приближения к вечности не только по времени, но и, прежде всего, по состоянию. Это зависит от того, что мы постоянно избираем: Царство Божье или царство самости. Прав старец Паисий Святогорец, который учил: «*Если мы избавим себя от любви к себе, то вся любовь останется для Христа и ближних*».

Дорогие братья и сестры! Господь требует от нас не так уж много: оставить хлам жизни, и держаться за вечное. И если мы отчетливо знаем, каким будет конец земных ценностей, то важно не привязывать свое сердце к ним, а жить святой и чистой жизнью. Нам важно жить и верить в то совершенное, что творит живущий в нас Господь, не имеющий границ, делающий невозможное и ведущий нас самым лучшим путем.

 При этом нас не должны духовно расслаблять слова «**всякий, кто призовет имя Господне, спасется**», и мы не должны оставлять на «потом» свои отношения с Богом, потому что: 1) искреннее покаяние дает Господь; 2) потому что Слово Божье говорит о том, как нужно призывать Господа: «**близок Господь ко всем призывающим Его, ко всем призывающим Его в истине**» (Пс.144:18); а также «**от чистого сердца**» (2Тим.2:22); при оставлении греха и «**худых путей своих**» (2Пар.7:14); при смирении и искоренении самолюбия, потому что «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5); при отречении от ценностей мира, чтобы не любить «**мира, ни того, что в мире**» (1Ин.2:15) и от себя, чтобы отвергнуть себя, взять крест и следовать за Господом (Мк.8:34-38); при перемене ума и системы ценностей, не сообразуясь с веком сим (Рим.12:1,2).

Не по листьям и корням, а по плодам должно узнаваться покаяние и изменение нашего сердца.

Проверкой состояния нашего сердца должно быть наше отношение к дню Господню, к будущей вечности: насколько мое сердце привязано к земному и насколько поднимается над суетой в будущую высь к небесному.

Проверкой нашего духовного состояния является то, как мы можем видеть себя в свете Писания и насколько мы можем с Божьей помощью улучшать свой характер и ставить должную планку критериев для своей оценки. Интересно писал об этом Джон Уэсли: «*Когда я был молод, я был уверен во всем; через несколько лет, совершив тысячи ошибок, я уже вполовину не был так уверен, как раньше; сейчас я уверен только в том, что Господь открыл мне*». Нам важно знать и исполнять волю Божью о себе, все остальное является частностями, потому что все остальное сгорит.

 Проверкой нашего духовного состояния является преодоление всякого страха перед страданиями и упование на любящего Господа, Который сильнее всех обстоятельств и управляет ими. Он знает, что мы можем вынести, а что нет. Он знает, какие искушения нам по силам, как от них оградить, какие силы дать, чтобы все перенести. Он желает и знает, как ввести верных Ему в Свое Царство, ради чего Он и пошел на крестные страдания. Он всегда верен — важно, чтобы верными оставались мы.

 Дорогие братья и сестры! Мы подходим к такому времени, когда практически все, что сегодня нас окружает, и все то, что так дорого греховному миру, не имеет никакой ценности и совершенно не дает смысла жизни. Если Бог не в центре нашей жизни, если не в центре нашей жизни спасение наших родных и близких и нас самих, то наша жизнь бессмысленна. Нас мало что может сегодня радовать, кроме труда для Бога. И уже так хочется, чтобы скорее пришел Господь, чтобы скорее перенести все испытания и быть с Ним, чтобы скорее закончилось безумие этого мира, чтобы скорее наступил день Господень!

Мы не должны жить, как все. Наше сердце должно быть не в страхе, а в радости предвосхищения того времени, когда наступит день Господень, когда Господь восхитит Свою Церковь и сойдет на землю и будет царствовать; когда будут торжествовать правда и любовь; когда не надо будет дрожать за завтрашний день и чего-то бояться: болезни, смерти, потери работы. Тогда не надо будет в поте лица добывать пропитание и средства для себя и детей. Тогда печаль сменится радостью и торжеством духа, прославляющим Господа. Ради этого стоит жить, надеяться, верить, трудиться, любить. Слава Господу, что Он открыл нам эти святые истины и спас нас Своей смертью и воскресением, дал дар веры и открыл путь в невообразимое будущее с Создателем. Слава Богу, что Он заботится о нас, что мы дороги Ему. А мы должны жить так и являть своим хождением Христа таким образом, чтобы ближние нам люди успели до дня Господня войти в состав тех, о которых сказано: «Всякий, кто призовет имя Господне, спасется».

 Итак, отметим в ***заключение***:

 День Господень является днем Пришествия Христа, воскресения праведных и восхищения Церкви и разделяет нынешний век от века будущей вечной жизни, а также посредством излияния Божьего гнева на нечестие отделяет праведных от нечестивых. ***Для спасения души нужно до излияния гнева Божьего обратиться к Нему не формально, а всем сердцем своим в посте, плаче и рыдании, раздирая сердца, а не одежды, для чего необходимо:***

1. Искренне обратиться к Господу, полностью изменить свои ценности на Божьи, сделав следование за Христом образом жизни, смыслом и целью жизни.

2. Считать формальную веру врагом истинной спасающей веры и врагом Царства Божьего, постоянно совершенствовать свое сердце, возрастать в святости, верно ходить перед Богом, не обольщаться ценностями мира, бодрствовать, чтобы суды гнева Божьего не коснулись нас.

3. С радостью ожидать дня гнева, зная, что это день страшен для грешников, но он несет самое великое блаженство для истинных верующих.

Итак, ***призывай имя Господа при жизни и готовь свое сердце для встречи со Христом до совершения Его окончательного суда***. Аминь.

**Не бойтесь никого, кроме Бога**

Мф.10:21-33: «21 **Предаст же брат брата на смерть, и отец — сына; и восстанут дети на родителей, и умертвят их;**22 **и будете ненавидимы всеми за имя Мое; претерпевший же до конца спасется.**23 **Когда же будут гнать вас в одном городе, бегите в другой. Ибо истинно говорю вам: не успеете обойти городов Израилевых, как приидет Сын Человеческий.**24 **Ученик не выше учителя, и слуга не выше господина своего:**25 **довольно для ученика, чтобы он был, как учитель его, и для слуги, чтобы он был, как господин его. Если хозяина дома назвали веельзевулом, не тем ли более домашних его?** 26 **Итак не бойтесь их, ибо нет ничего сокровенного, что не открылось бы, и тайного, что не было бы узнано.**27 **Что говорю вам в темноте, говорите при свете; и что на ухо слышите, проповедуйте на кровлях.**28 **И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу и тело погубить в геенне.** 29 **Не две ли малые птицы продаются за ассарий? И ни одна из них не упадет на землю без воли Отца вашего;**30 **у вас же и волосы на голове все сочтены;**31 **не бойтесь же: вы лучше многих малых птиц.**32 **Итак всякого, кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцом Моим Небесным;**33 **а кто отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того и Я пред Отцом Моим Небесным**».

 Посчитано, что в Библии слова типа: «Не бойся!» сказаны для Божьих последователей 366 раз, т.е. как бы на каждый день в году и еще один раз на високосный год. Господь хорошо знает природу человека и природу наших страхов. Он чаще других давал наставление: «Не бойтесь!». В Евангелиях насчитывается около 125 наставлений Иисуса, из них — 21 по теме «не бойтесь».

Для человека свойственно чувство обыкновенного страха во всем: страх болезни, страх смерти, страх за будущее детей и внуков, страх перед экономическими и экологическими кризисами, страх стихийных бедствий, страх нарастания беззаконий, войн, убийств, несправедливости, голода, беззащитности, одиночества, беспомощной старости и т.д. В переводе слово «террор» означает «страх». Чувство человеческого страха подавляет мир в сердце, вносит тревогу, лишает покоя, лишает счастья, парализует деятельность человека, загоняя его в тюрьму ненужных переживаний и бесполезной траты сил. Да, страх иногда выполняет полезную функцию: человек боится высоты и не прыгает с балкона многоэтажного дома; ребенок, который обжегся огнем, не будет пытаться прикоснуться к пламени еще раз; страх выводит людей из разрушающегося или горящего дома. Но можно твердо сказать, что кроме защиты, которую обеспечивает инстинктивный страх, человеческий страх не сделал ничего серьезного, он никогда не решил ни одной важной проблемы. Через страхи легко манипулировать людьми. Используя страх, политики часто убеждают выбрать то, что людям невыгодно («смотрите, будет хуже»), коммерсанты заставляют нас купить то, что нам не совсем нужно («это полезно, а другое вредит здоровью»). Но самыми страшными манипуляциями над людьми являются действия дьявола, который заставляет людей отвратиться от Бога и действовать своими силами, заставляет отвергнуть право Господа на жизнь каждого из нас. Через страх дьявол направляет людей в погибель. Слово Божье предупреждает, что конец тех, кто поддался духу боязни, очень трагичен: «**Боязливых же и неверных, и скверных и убийц, и любодеев и чародеев, и идолослужителей и всех лжецов участь в озере, горящем огнем и серою. Это смерть вторая**»(Откр.**21:**8).

Как победить страхи, как христианину подготовиться к последним испытаниям на этой земле в период великой скорби? Эти вопросы более всего волнуют сегодня умы и сердца верующих людей. Слово Божье дает нам ответы на эти вопросы.

 В исследуемом нами тексте Писания Господь говорит о предстоящих гонениях на верующих и о самом тяжком времени великой скорби в последние дни. Это Слово верно для христиан всех поколений и всех веков. В наставлении Христа, описанном в Мф.10:16-33, применен принцип пророческого сжатия, когда часть стихов повествует о событиях первого века и о том, что Апостолам предстоят гонения (Мф.10:16-20), а часть стихов переносит нас не только в первый век, но и в самое последнее время, т.е. на период великой скорби (Мф.10:23-33), так как в Мф.10:23 сказано о Втором Пришествии Христа, и это хорошо согласуется с другими текстами Писания (Мф.13:41; Мк.13:24-27; Мф.24:27-31; Мф.25:31).

Первое, чему учит Господь, относится к тому, что *верующие всегда будут испытывать гонения и притеснения и потому должны быть стойкими до конца*. Господь представляет Своим последователям тяжкие картины будущего, когда верующие будут страдать сильнее всех. «21 **Предаст же брат брата на смерть, и отец — сына; и восстанут дети на родителей, и умертвят их;**22 **и будете ненавидимы всеми за имя Мое; претерпевший же до конца спасется.**23 **Когда же будут гнать вас в одном городе, бегите в другой. Ибо истинно говорю вам: не успеете обойти городов Израилевых, как приидет Сын Человеческий**». Речь идет о преследовании верующих Многие люди будут отдавать своих братьев властям, чтобы они их убили; кто-то из родителей будет отдавать своих собственных детей; дети будут восставать на родителей и отдавать их на смерть безбожным правителям. Все верующие будут ненавидимы миром, потому что веруют во Христа и являются верными последователями Господа. В Мф.24:9,10 ситуация изложена еще более драматично, там сказано, что люди будут ненавидеть друг друга: «**Тогда будут предавать вас на мучения и убивать вас; и вы будете ненавидимы всеми народами за имя Мое; и тогда соблазнятся многие, и друг друга будут предавать, и возненавидят друг друга**.». Предавать друг друга и ненавидеть друг друга — это пик отступления от Бога.

Тот, кто все перетерпит и останется верным Господу до тех пор, пока преследования не закончатся и пока не придет Господь во славе, будет спасен Богом, т.е. Господь спасет души верных Ему христиан. Если будут преследовать в одном городе, надо бежать в другой. У верующих не хватит времени, чтобы выполнить миссию благовестия во всех городах Израиля, потому что Христос придет во славе Божьей вместе с Ангелами и установит Свое Царство.

Описывая события последнего времени, Господь подготавливает души верующих к перенесению скорбей, призывает нас быть готовыми к ним, быть готовыми выстоять и не отречься от Христа. Так как скорби неизбежны, то важно принимать эти события как волю Божью, как план Бога по введению верных в вечное Царство. Важно не искать каких-то лазеек, но верою одерживать победы в этих испытаниях. Нельзя бояться того, что неминуемо придется переносить, это будет только угашать веру и истощать силы. Если неминуемо предстоит битва, то надо готовиться к этой последней и решающей битве, а не плакать и не роптать, не давать пищу страхам, но утверждаться в вере.

Со стороны человека есть только один путь победить страх таких скорбей, которых никогда не было и больше не будет: ***перетерпеть***, выстоять, перенести все с Божьей помощью, не поколебаться в вере. В скорбях важно проявлять терпение: «**Терпением вашим спасайте души ваши**», — призывает Господь (Лк.21:19).

Своими силами мы никогда не сможем перенести великую скорбь и многие другие скорби, но это возможно с Божьей помощью. В этой битве со скорбями и страхами у нас есть всесильный Вождь, и важно все делать в вере и единстве с Господом, Который проведет через все, даже через долину смертной тени, как об этом сказано в Пс.22:4: «**Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла, потому что Ты со мной; Твой жезл и Твой посох — они успокаивают меня**». Именно в период великой скорби будет проявлено величие Божьей любви и высшая степень защиты Богом душ верующих, потому что дьяволу будут допущены на короткое время большие возможности для искушения верующих. Поэтому и ответным действием христиан должны быть максимальная верность и любовь к Богу, Который будет давать духовную защиту. Слово Божье говорит: «**Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего. Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас. Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, обреченных на заклание. Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас. Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем**» (Рим.8:31-39). Господь обещает, что Он будет хранить Свою Церковь до скончания века: **« И се, Я с вами во все дни до скончания века**» (Мф.28:20).

 Господь показывает неизбежность пути страданий последователей Христа, потому что они должны пройти основные этапы узкого пути и скорбей Спасителя. «24 **Ученик не выше учителя, и слуга не выше господина своего:**25 **довольно для ученика, чтобы он был, как учитель его, и для слуги, чтобы он был, как господин его. Если хозяина дома назвали веельзевулом, не тем ли более домашних его?** 26 **Итак не бойтесь их, ибо нет ничего сокровенного, что не открылось бы, и тайного, что не было бы узнано.**27 **Что говорю вам в темноте, говорите при свете; и что на ухо слышите, проповедуйте на кровлях**».

В этих словах наш Господь предупреждает Своих последователей, что им не следует ожидать лучшей участи, чем участь самого Иисуса. Эти же мысли мы читаем в Ин.15:18-20: «**Если мир вас ненавидит, знайте, что Меня прежде вас возненавидел. Если бы вы были от мира, то мир любил бы свое; а как вы не от мира, но Я избрал вас от мира, потому ненавидит вас мир. Помните слово, которое Я сказал вам: раб не больше господина своего. Если Меня гнали, будут гнать и вас; если Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше**». Ученик не может рассчитывать, чтобы избежать всего, от чего пострадал учитель, который всегда более высок и важен по значимости, так как ни один раб не важнее своего хозяина. Поэтому ученик должен быть доволен, если станет таким, как учитель, станет на его уровень во всем, в том числе по степени жертвенности и страданий. Поскольку люди назвали главу дома (Иисуса) сатаной, то членов его семьи назовут и оскорбят не менее гнусными именами, будут говорить заведомую ложь, которая будет приносить вред верующим. История подтвердила это и подтвердит еще в будущем. Кем только ни представляли христиан: и детоубийцами, и кровосмесителями, и развратниками, и предателями страны, и бунтовщиками, и психически ненормальными, отнимали у них детей т.д. В будущем все это проявится с максимальным коварством. И Христос говорит: «Вы никогда не должны бояться всех противников, потому что будущая победа за Мной, итог предопределен, важно быть верными и не поддаться страху». Все то, что сейчас сокрыто, выйдет в будущем наружу, станет явным. Все будет обнажено и открыто в последнее время, открытыми и искренними должны быть и наши сердца, полные любви к Господу. Поэтому выбор и позиция в это время могут быть только ясными, не скрытыми, однозначными. Все то, что Господь говорит наедине ученикам и что постигли последователи Христа, они должны говорить явно, открыто, чтобы истина стала известна людям. Это является не пожеланием, а повелением Христа. Все, что люди не знали и в чем заблуждались, мы должны рассказать публично и пояснить, ничего не утаивая и не боясь за свою жизнь. В Израиле плоские кровли часто служили местом для публичных общений и провозглашений. Поэтому Господь призывает учеников рассказать публично, явно провозгласить максимальному числу людей то, что было им открыто в частных беседах, особенно что касается вопроса вечного спасения душ.

Проходя по этой земле как пришельцы и странники в вечные обители, мы всегда будем терпеть скорби, о чем и говорит нам Христос: **«В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир**» (Ин.16:33). Сам Господь, Спаситель мира, прошел тернистым путем скорбей, которые были максимальными в последние дни Его земной жизни. И христианам, которые будут жить в последние три с половиной года нынешнего века, предстоит нести самую тяжкую ношу великой скорби. Если мы хотим радоваться со Христом в вечности, как на Фаворе, то мы должны быть готовыми страдать с Ним в земной жизни, пройдя свою земную Голгофу. Бог посылает скорби и страдания грешным за грехи для их исправления, а праведным — для большей святости и очищения. Скорби нужны для того, чтобы «**испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа**» (1Пет.1:7).

Жизнь показывает, что люди, которые не переносили никаких трудностей, часто не понимают переживания других людей, безразличны к их трудностям, теряют осознание высшей цели и смысла жизни, пленены суетой и в таком образе жизни могут принимать за счастье состояние обывательства и полного самодовольства. Но Слово Божье говорит нам о другом образе жизни во Христе, в котором подчеркивается необходимость и целесообразность скорбей:

Ин.16:33: «**В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир**».

Деян.14:22: «…**многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие**».

2Тим.2:11,12: «**Верно слово: если мы с Ним умерли, то с Ним и оживем; если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречемся, и Он отречется от нас**».

2Кор.4:17: «**Ибо кратковременное легкое страдание наше производит в безмерном преизбытке вечную славу**».

Рим.5:3-5: «**И не сим только хвалимся, но хвалимся и скорбями, зная, что от скорби происходит терпение, от терпения опытность, от опытности надежда, а надежда не постыжает**».

2Тим.3:12,13: **Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы. Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь**».

1Фес.3:3: «**Чтобы никто не поколебался в скорбях сих: ибо вы сами знаете, что так нам суждено**».

Евр.10:35-39: «**Итак не оставляйте упования вашего, которому предстоит великое воздаяние. Терпение нужно вам, чтобы, исполнив волю Божию, получить обещанное; ибо еще немного, очень немного, и Грядущий придет и не умедлит. Праведный верою жив будет; а если кто поколеблется, не благоволит к тому душа Моя. Мы же не из колеблющихся на погибель, но стоим в вере к спасению души**».

Во всех этих глаголах жизни Божье Слово учит нас, что, взирая на Господа и на Его страдания, мы начинаем правильно видеть себя и свои трудности. Если святой Бог страдал, то тем более мы. И если мы действительно идем за Господом узким путем, ведущим в жизнь вечную, то мы не должны искать того, как избежать скорбей, а должны искать встречи с Господом и вечной жизни с Ним, даже через физическую смерть и будущее воскресение. Господь искупил нас Своей Кровью, избавил нас от проклятия, Своим воскресением открыл путь в Царствие Небесное, но Он не освободил Своих последователей в земной жизни от скорбей и страданий, а избрал их как лучший метод изменения сердец и приготовления к вечной жизни. Поэтому мы должны приниматьвсе трудности и скорби как наилучшую школу подготовки к вечности с Господом. Если бы был другой, более совершенный путь, Господь бы представил нам его. Но Он представляет именно этот узкий путь скорбей и страданий, даже потерю физической жизни ради жизни вечной в новом воскрешенном теле. В этих условиях испытывается и проявляется наша вера, наша любовь к Богу, испытывается умение превращать допускаемые Господом страдания в благословения для очищения наших душ и преображения в образ Христа. В этих условиях испытывается наше желание идти до конца, до достижения цели через все тернии и трудности. Здесь вера будет проявляться реально, а не в теории.

В этих условиях и на этом пути Господь всегда будет рядом, Он не оставит и не покинет Своих детей, Он будет максимально прославляться через нашу верность. Через нашу верность будет явно показано, что любовь к Богу существует не из-за выгоды, а по сердцу и добровольному избранию ее христианами как вечного Божьего совершенства. И ради этого Его дети готовы перенести все. Бог будет держать всю ситуацию под контролем. Он знает наши силу и слабости, наши возможности. Он будет умудрять, ободрять и укреплять нас, будет переносить страдания вместе с нами, как и любой любящий отец переносит душевные муки страданий своих детей. И для нас есть одно удивительное обетование, которое должно ободрять нас, которое говорит, что то, что допустит временно Господь, мы сможем перенести, потому что получим благовременную помощь от Него: «…**верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести**» (1Кор.10:13).

Мы читаем в исследуемом тексте Писания: «28 **И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу, и тело погубить в геенне».**

Господь доносит до нас важнейшую истину, которую Он часто представлял Своим последователям: бояться надо только Бога, потому что только в Его руках наше будущее, только в Его руках наши души, наша личность в целом, только Он может воскресить из мертвых для вечной жизни, только Он определяет место вечного пребывания душ: в озере огненном или в Царствии Божьем. Господь утверждает приоритет души человека над всем, потому что душа вечна, а потому и говорит об истинном страхе Божьем, а не страхе человеческом:

Мф.16:25,26: «**Ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее; какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою?**».

Ценнее всего наши души, а потому Господь акцентирует наше внимание на ценности души, а не на страхе. Он как бы говорит нам: «Не идите на поводу лукавого, который вас пугает трудностями, смотрите в вечность, берегите не свое тленное тело, которое умрет и разложится, а берегите свою душу для жизни с Богом, Который даст после воскресения и нетленное, прославленное тело, соединив его с душой». «**И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу, и тело погубить в геенне**». Иисус напоминает верующим, что гонители могут отнять физическую жизнь, могут убить тело, но они никогда не могут убить душу, судьбу которой решает Бог по вере к Нему. Господь учит нас, чтобы мы имели правильный, а не ложный страх, чтобы мы не боялись того, чего не надо бояться с точки зрения вечной жизни, но чтобы мы боялись Бога. Правильно иметь страх Божий, а страх человеческий является разрушительным в этих обстоятельствах. Так как Бог определяет все, то Его и надо бояться. Учитель Церкви Иероним Стридонскмй (347-420), который осуществил перевод Библии на латинский язык (*Вульгата*), верно заметил: «*Страх Божий изгоняет страх человеческий*». Слово Божье говорит:

Пр.29:25: «**Боязнь пред людьми ставит сеть; а надеющийся на Господа будет безопасен**».

Пс.110:10: «**Начало мудрости — страх Господень; разум верный у всех, исполняющих заповеди Его**».

Учителя и подвижники веры на протяжении истории Церкви учили, что есть три рода страхов перед Богом: *рабский страх*, когда человек боится наказания и потому старается творить волю Божью, чтобы избежать худых последствий; *страх наемника*, который старается творить волю своего господина в надежде, что получит какую-то награду или выгоду; *совершенный страх Божий*, когда христианин любит Бога всем сердцем и боится огорчить Господа своими неверными действиями, словами и мыслями. Последняя ступень страха является совершенной и приходит через первые ступени. О таком страхе как признаке совершенства говорит Апостол Иоанн: «**В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение. Боящийся несовершен в любви**» (1Ин.4:18). Для достижения такого духовного состояния необходимо постоянно возрастать в любви к Богу и служить Ему от чистого сердца. Такой страх Божий дает свободу в Боге, Который усыновил нас: «**Потому что вы не приняли духа рабства, чтобы опять жить в страхе, но приняли Духа усыновления, Которым взываем: "Авва, Отче!"**» (Рим.8:15). Осознание сыновства, полное доверие своему Отцу Небесному, упование на Него, молитва к Нему, осознание своей беспомощности без Бога, бесстрашное свидетельство о Христе, благодарность Богу за все трудности дают силы истинным страхом Божьим победить страх, идущий от лукавого. Истинный страх Божий всегда имеет перед глазами Бога, а не человека и не обстоятельства.

Боязливый стоит на краю пропасти, потому что впадает в ропот, в бессилие и не способен победить страх человеческий. Твердый в вере христианин имеет силы от Бога через страх Божий преодолевать страх человеческий. Совершенный страх Божий отличен от человеческого чувства, он, скорее, является результатом действия Духа Святого. Нет людей в этом мире, у которых нет страха вообще, но есть твердые верующие, которые способны под действием Духа Святого побеждать страх. Мы не можем избежать страха вообще, но мы должны управлять страхом, обращаясь к Господу, взирая на Него и на будущность с Ним. Для нас важны не эмоции, а твердое решение любить Бога, слушать и исполнять Его совершенную волю. От нас зависит — получать от скорбей и бедствий пользу или вред. Праведник Иов испытал множество страшных бедствий, но перенес их без ропота и с благодарностью и был оправдан. Слабый и колеблющийся человек, испытав подобные страдания, гневается, ропщет, досадует, проклинает весь мир, обижается на Бога и наказывается не потому, что страдал, а потому что роптал на Бога и впустил в сердце дьявола. Имея перед глазами и в центре всей жизни Бога, мы будем в безопасности.

**«**29 **Не две ли малые птицы продаются за ассарий? И ни одна из них не упадет на землю без воли Отца вашего;**30 **у вас же и волосы на голове все сочтены;**31 **не бойтесь же: вы лучше многих малых птиц.**32 **Итак всякого, кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцем Моим Небесным;**33 **а кто отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того и Я пред Отцом Моим Небесным**». Здесь Иисус Христос говорит о том, насколько ценны пред Ним души детей Божьих и как сильно Он заботится о нас, зная все до мелочей. Он приводит яркие сравнения и показывает, что если даже два самых маленьких воробышка, стоимость которых составляет примерно одну шестнадцатую часть среднего ежедневного заработка работника, не умрут без ведома Господа, то тем более человек, который превосходит всех птиц. И если Отец Небесный знает, сколько у нас волос на голове, тем более Он знает наше состояние в период испытаний, не оставит нас и в Своей заботе не допустит нам трудностей сверх сил. Бог видит все, Бог знает все, Бог управляет всем, Бог допускает меру испытаний, Бог дает силы преодолеть скорби, а потому надо исповедовать Его публично как Царя и Спасителя, Кем Он и является, а не отрекаться в ложном страхе от Того, Кто дает жизнь, чтобы спасти временную физическую жизнь.

 Часто человек преувеличивает опасности и предстоящие трудности, а страх перед ними парализует душу. Даниэль Дефо верно заметил: «*Страх опасности всегда страшнее наступившей опасности, и ожидание зла в десять тысяч раз хуже самого зла*». Верующие не должны поддаваться обману лукавого и жить только страхом перед скорбью и перед великими потрясениями. Наш взгляд должен быть направлен на Христа, на грядущего во славе Спасителя, нам надо смотреть не в начало и не в середину, а в конец нынешнего века, сосредоточить свое сердце на сохранении верности Господу, на славном воскресении, на том, чтобы «**познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его, чтобы достигнуть воскресения мертвых**» (Фил.3:10,11). Важно не столько то, что будут трудности, сколько то, в каком состоянии духа мы встречаем эти трудности, чем мы живем, где наше сокровище и средоточие сердца сегодня и всегда, потому что «**где сокровище ваше, там будет и сердце ваше**» (Мф.6:21). Апостол Павел так учит об этом, сравнивая жизнь людей с земными и небесными ценностями: «**Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова. Их конец — погибель, их бог — чрево, и слава их — в сраме, они мыслят о земном. Наше же жительство — на небесах, откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа, Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действует и покоряет Себе все**» (Фил.3:18-21).

Важно то, что в центре наших целей, мыслей, взглядов, на что и на кого мы взираем. *Один маленький мальчик посетил с мамой детскую выставку картин. Когда они шли возле большой картины, где был изображен злой волк, который хотел напасть на зайца, мальчик испугался и сильно заплакал. Мама отвела его чуть подальше и показала всю картину, где был изображен сильный и добрый лев, который защищал зайчика, и ребенок успокоился и обрадовался*. Важно, на что и как мы смотрим, важно видеть всю картину Божьего замысла спасения. Если живем страхами, то и получим страхи, если живем встречей с Господом, то получим ожидание радости. Недоверие Богу порождает губительный страх. Христианский писатель Макс Лукадо писал: «*Давай пищу твоим страхам, и твоя вера умрет от голода, давай пищу твоей вере, и умрут твои страхи*».

Когда Апостол Петр шел по воде и взирал на Христа, никакие волны не смогли победить его, но как только он начал смотреть на трудности и на волны, он начал тонуть. Страх побеждается верой в Господа. Иисус, когда спал в лодке во время шторма, упрекает Своих учеников за маловерие как причину боязни: «**Что вы так боязливы, маловерные?**» (Мф.8:26). Именно маловерие породило страх. Иисус обличает учеников, обличает за то, что они не видели рядом спокойного Господа, у Которого все под контролем, за то, что они не верили во власть и силу Иисуса остановить всякую бурю и выражали сомнение в поведении Христа: «**Его будят и говорят Ему: Учитель! Неужели Тебе нужды нет, что мы погибаем?**» (Мк.4:38). Бог всегда с нами, важно, чтобы мы были с Ним. Важно, чтобы фокус нашего духовного взора был не на скорбях, а на Христе; не на гибели этого мира, а на новом небе и новой земле; не на временных скорбях и не на физической смерти, а на вечной жизни; не на ненависти людей друг к другу, а на любви Господа к нам; не на страхе за судьбу своих детей, а на том, что наши дети тоже являются Его детьми и наши молитвы к Богу о них так же действенны, как и другие молитвы веры. Мы чрезмерно боимся за судьбу своих детей в период скорби, потому что не понимаем до конца природу безмерной любви и верности Бога. Если Бог так возлюбил нас, что отдал Сына Своего на смерть, то Он непременно защитит не только нас, но и наших детей, потому что им также принадлежат обетования Божьи: «**Ибо вам принадлежит обетование и детям вашим и всем дальним, кого ни призовет Господь Бог наш**» (Деян.2:39). Бог знает, как спасти наших детей, если мы верны Ему и воспитываем детей и внуков в учении и наставлении Господнем.

Верующим важно смело смотреть на времена великих потрясений и скорбей как на ***яркий признак того, что приблизилось наше избавление***, что мы уже находимся на пороге самых радостных событий наступления Царства Христа: «**И будут знамения в солнце и луне и звездах, а на земле уныние народов и недоумение; и море восшумит и возмутится; люди будут издыхать от страха и ожидания бедствий, грядущих на вселенную, ибо силы небесные поколеблются, и тогда увидят Сына Человеческого, грядущего на облаке с силою и славою великою. Когда же начнет это сбываться, тогда восклонитесь и поднимите головы ваши, потому что приближается избавление ваше**» (Лук.21:25-28).

 Мы уверовали и живем на земле не для того, чтобы приспосабливаться ко тьме, но для того, чтобы светить во тьме и ожидать встречу с вечным Источником света, доверяясь Его любви и силе, Его премудрости. Важными источниками побед над страхами являются молитва и твердое доверие Божьему плану по доведению каждого верующего в Царство. «*Когда поезд заезжает в тоннель, и становится темно, вы не выбрасываете билет и не выпрыгиваете из вагона. Вы продолжаете сидеть и доверяете машинисту», —* писала голландская христианка, спасавшая евреев и пережившая фашистский концлагерь, автор книги «Убежище», [Корри Тен Боом](http://faithaphorism.ru/auth.php?author=%D0%9A%D0%BE%D1%80%D1%80%D0%B8%20%D0%A2%D0%B5%D0%BD%20%D0%91%D1%83%D0%BC) (1892-1983), на могиле которой выгравировано кредо ее жизни: «Иисус — Победитель». Она побеждала страх будущего в концлагере доверием Богу и молитвой. Позже она напишет: «*Беспокойство не опустошит твое завтра своей печалью; своей разрушительной силой оно опустошит твое сегодня... Позволь Господним обетованиям воссиять над твоими проблемами... Никогда не бойся доверять неизвестность будущего всезнающему Богу*». Она верно определила центр внимания христиан: «*Смотришь вокруг —- получишь стресс, смотришь на себя — будешь в депрессии, смотришь на Иисуса —- обретешь покой».*

 Впереди нас прошло огромное количество героев веры, которые явили образцы верности.

Дорогие братья и сестры! Сегодня мы живем в благословенное время, когда есть все возможности проводить жизнь тихую и безмятежную, славя Своего Спасителя. ***Сегодня*** самое благоприятное время для свидетельства и спасения душ и для укрепления в вере. Нам важно ***сегодня*** не бояться свидетельствовать о Христе, указывать людям на Спасителя, являть свет Христов всем живущим рядом. Если мы сегодня «стесняемся» благовествовать, если мы сегодня считаем благовестие дискомфортом для своей жизни, то в тяжелейших обстоятельствах тем более не будет силы публично засвидетельствовать о своей верности Господу. В последнее время наше свидетельство о Христе будет не менее важным для нас самих, для подтверждения и укрепления нашей веры. Оно будет не менее важным для нас, чем для тех, кому мы будем свидетельствовать, даже если они не будут принимать эти истины. ***Сегодня*** нужно вырабатывать дерзновение в вере, терпение и долготерпение, ***сегодня*** нужно учиться любить Господа, доверять Ему, уповать на Него, ***сегодня*** нужно побеждать малые проблемы, чтобы иметь навык для достижения с Божьей помощью великих побед веры. ***Сегодня*** нам надо возрастать в святости, очищать свои цели, мысли, слова, поступки и делать их угодными Господу. Если мы будем иметь искреннюю любовь к Богу, полное доверие Его Слову, если будем трудиться для Него с чистыми целями и мыслями, если будем иметь истинные христианские ценности и воплощать их в жизнь, если будем говорить и действовать по Его совершенной воле, то нам нечего будет бояться, потому что жажда встречи со своим Спасителем будет сильнее всяких человеческих страхов, а страх Божий удалит всякий страх человеческий. Бесполезно проводить учение, если началось сражение, учение надо проводить заранее. К последнему мгновению мы будем готовы, если будем к нему готовы каждое мгновение. Не надо искать блаженства там, где его нет (в мимолетном успехе, в человеческой славе, в комфортной жизни, в достатке, в деньгах, в наслаждениях мира сего), ведь истинное блаженство возможно только с Господом, а потому надо всегда и везде искать Господа и единства с Ним, с Которым стремимся проводить вечность.

Перед самым концом все в жизни людей будет трудно, очень трудно, ужасно трудно. Но верующие люди имеют Отца Небесного, Который благоволил дать им Царство, имеют Духа Святого, Который будет давать силы и укреплять в испытаниях, имеют Господа Иисуса Христа, Который не оставит нас и сохранит наши души, проведя через все трудности. Слово Божье призывает нас не ужасаться, не впадать в панику, не бояться и не давать места дьяволу через страх, но довериться Господу и в терпении проходить надлежащее поприще. В своей любви Сам Господь очень сильно заступился за нас ценою Своей жизни не для того, чтобы оставить Своих детей один на один с трудностями в последнее время.

Господь совершенный, Он не ошибается. Он посылает все вовремя: радости, страдания и даже смерть, и для каждого дитя дает нужную меру сил, чтобы все перенести и выйти победителем. Впереди Церковь ожидают семь печатей, семь трубящих ангелов, семь чаш гнева и многие другие испытания, но самое главное — впереди встреча со Христом. Все предстоящие испытания в руках всемогущего Господа. Он прошел впереди нас, Он является самым великим Страдальцем во Вселенной, Он испил чашу скорбей до дна, и Он знает, как помочь Своим верным детям. Господь любит нас: жалких и нищих, слабых и часто беспомощных, радостных и скорбящих, любит, потому что мы — Его дети по великой Его милости. Он любит нас, потому что ради нас сошел на землю, перенес все муки смерти от грешников, искупил нас, воскрес и вновь придет за верными Ему, чтобы ввести нас в вечное блаженство. Это — Его цель, и Он исполнит ее. Он есть Кроткий Агнец, Он же есть и Пастырь добрый, Он же есть и Царь, и Победитель. Он победил, Он сел на Престоле, Он вершит настоящее и будущее, Он знает каждого по имени и ни один волос с головы Его чад не упадет без Его ведома. Он постоянно доносит нашему сердцу самые торжественные и укрепляющие двенадцать Божественных слов, которые звучат через все века и действенны во всех скорбях: «**Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет Мне сыном**» (Откр.21:7). Да благословит нас Господь быть победителями всех испытаний и всех страхов силой Божьей любви к нам. Для этого нам надо вырабатывать в жизни веру, которая исходила бы не из «если», а из «несмотря на» и говорила в сердце: «Несмотря на то, что вокруг много зла, несмотря на то, что многими скорбями надлежит нам войти в Царство Божье, несмотря на то, что каждому предстоит пройти свою Гефсиманию и свою Голгофу, я доверяю совершенству Божьего плана и Его любви к нам, я абсолютно уверен, что вечное Его Царство, куда Он ведет и дает для этого силы, превосходит все мыслимые ожидания и стоит в миллионы раз дороже временных скорбей». Поэтому первыми самыми чистыми и сильными словами веры в скорбных обстоятельствах являются могущественные слова: «Слава Богу!».

Итак, отметим в ***заключение***:

***Искренняя любовь к Богу, твердая вера, непоколебимое упование на Его обетования и страх Божий ведут к победе над всяким человеческим страхом***. Чтобы быть победителем, верующему необходимо:

1. Твердо знать, *что верующие будут нести скорбь по примеру Своего Спасителя*, и это входит в планы Бога по введению верных в вечное Царство Божье. При этом последнее время великой скорби будет являться временем проявления высшей духовной защиты Богом Своих чад, высшим проявлением благодати Божьей и высшим проявлением верности и любви истинных христиан к Богу через их терпение, стойкость, непоколебимость до самого конца нынешнего века.

2. Осознавать и *принимать все трудности и скорби как наилучшую школу подготовки к вечности с Господом*, как высшую форму прославления Бога христианской верностью и как реальную победу добра над злом в действии, никогда не падать духом, но за все благодарить, прилагать всю веру и все силы для того, чтобы превращать допускаемые Господом очистительные испытания в благословения для преображения в образ Христов, твердо веря, что Бог при этом всегда рядом, никогда не оставит нас и не допустит испытаний сверх сил, но даст силы, чтобы все перенести, остаться верными и достичь воскресения праведных.

3. *Иметь истинный страх Божий, бояться Бога как единственного Властелина душ верующих, которые без нашего на то согласия никто отнять не может, любить Бога и непоколебимо доверяться Ему во всех скорбях*, зная, что все эти трудности допустил Господь для получения нами высшего блага в вечности и для проявления Его славы, и Он же непременно даст и духовную защиту для сохранения для вечности души и духа верных Ему чад. Твердо стоять на том, что, несмотря на временные скорби от лукавого, конечная победа всегда за Господом.

4. *Уже сегодня постоянно и смело исповедовать пред людьми Господа и Спасителя* не только словом, но и жизнью, чтобы иметь силы делать это при великой скорби.

5. *Ожидать в жизни не страшных событий, а Пришествия Господа и радостной встречи с Ним* при гласе Архангела и последней трубе Божьей, понимая, что только один всесильный Господь проведет через все испытания верующих в Него и сохранит душу для Царства даже через смерть, воскресив в последний день всех, кто побеждали Его силой, любовью и Божьей верой.

Итак, ***твердо доверься Богу, потому что только Он Своей силой и любовью к истинным и верным детям прокладывает им путь в Царство Божье и сохраняет их души во всех скорбях***. Аминь.

**Что необходимо знать верующему**

Мф.24:1-44: «1 **И выйдя, Иисус шел от храма; и приступили ученики Его, чтобы показать Ему здания храма.**2 **Иисус же сказал им: видите ли все это? Истинно говорю вам: не останется здесь камня на камне; все будет разрушено.**3 **Когда же сидел Он на горе Елеонской, то приступили к Нему ученики наедине и спросили: скажи нам, когда это будет? и какой признак Твоего пришествия и кончины века?** 4 **Иисус сказал им в ответ: берегитесь, чтобы кто не прельстил вас,**5 **ибо многие придут под именем Моим, и будут говорить: "Я Христос", и многих прельстят.**6 **Также услышите о войнах и о военных слухах. Смотрите, не ужасайтесь, ибо надлежит всему тому быть, но это еще не конец:**7 **ибо восстанет народ на народ, и царство на царство; и будут глады, моры и землетрясения по местам;**8 **все же это - начало болезней.**9 **Тогда будут предавать вас на мучения и убивать вас; и вы будете ненавидимы всеми народами за имя Мое;**10 **и тогда соблазнятся многие, и друг друга будут предавать, и возненавидят друг друга;**11 **и многие лжепророки восстанут, и прельстят многих;**12 **и, по причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь;**13 **претерпевший же до конца спасется.**14 **И проповедано будет сие Евангелие Царствия по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и тогда придет конец.**15 **Итак, когда увидите мерзость запустения, реченную через пророка Даниила, стоящую на святом месте, - читающий да разумеет, -**16 **тогда находящиеся в Иудее да бегут в горы;**17 **и кто на кровле, тот да не сходит взять что-нибудь из дома своего;**18 **и кто на поле, тот да не обращается назад взять одежды свои.**19 **Горе же беременным и питающим сосцами в те дни!**20 **Молитесь, чтобы не случилось бегство ваше зимою или в субботу,**21 **ибо тогда будет великая скорбь, какой не было от начала мира доныне, и не будет.**22 **И если бы не сократились те дни, то не спаслась бы никакая плоть; но ради избранных сократятся те дни.**23 **Тогда, если кто скажет вам: вот, здесь Христос, или там, - не верьте.**24 **Ибо восстанут лжехристы и лжепророки, и дадут великие знамения и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, и избранных.**25 **Вот, Я наперед сказал вам.**26 **Итак, если скажут вам: "вот, Он в пустыне", - не выходите; "вот, Он в потаенных комнатах", - не верьте;**27 **ибо, как молния исходит от востока и видна бывает даже до запада, так будет пришествие Сына Человеческого;**28 **ибо, где будет труп, там соберутся орлы.**29 **И вдруг, после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются;**30 **тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою;**31 **и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их.**32 **От смоковницы возьмите подобие: когда ветви ее становятся уже мягки и пускают листья, то знаете, что близко лето;**33 **так, когда вы увидите все сие, знайте, что близко, при дверях.**34 **Истинно говорю вам: не прейдет род сей, как все сие будет;**35 **небо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут.**36 **О дне же том и часе никто не знает, ни Ангелы небесные, а только Отец Мой один;**37 **но, как было во дни Ноя, так будет и в пришествие Сына Человеческого:**38 **ибо, как во дни перед потопом ели, пили, женились и выходили замуж, до того дня, как вошел Ной в ковчег,**39 **и не думали, пока не пришел потоп и не истребил всех, - так будет и пришествие Сына Человеческого;**40 **тогда будут двое на поле: один берется, а другой оставляется;**41 **две мелющие в жерновах: одна берется, а другая оставляется.**42 **Итак бодрствуйте, потому что не знаете, в который час Господь ваш приидет.**43 **Но это вы знаете, что, если бы ведал хозяин дома, в какую стражу придет вор, то бодрствовал бы и не дал бы подкопать дома своего.**44 **Потому и вы будьте готовы, ибо в который час не думаете, приидет Сын Человеческий**».

 Отец Церкви Василий Великий (330-379) приводит пример одного философа, который говорил: «*Прежде я хотел, чтобы всё делалось по-моему, но, видя, что ничего не делается так, как я хочу, я стал желать, чтобы делалось всё так, как делается, и чрез это стало выходить то, что всё стало делаться так, как я хочу».* Если так рассуждают люди мира, то для нас, христиан, тем более важно иметь смирение под волю Бога, Который управляет всей Вселенной, и радоваться тому, ***что*** и в ***какое время*** посылает нам Бог, потому что воля Божия — «**благая, угодная и совершенная**» (Рим.12:2). В том и состоит доверие Богу и Его неизменному Слову, что Его чада с детским доверием полагаются на то, что Бог посылает всегда доброе с точки зрения вечности, угодное для нашей вечной будущей жизни и самое совершенное в свое время. Бог не делает ошибок и не подвержен случайностям. Если наши желания, наши цели, наша воля становятся медной стеной между нами и Богом и не дают с Ним сблизиться, если мы ищем, чтобы все было так, как хочется только нам, то мы часто теряем мир в душе и угашаем веру в Бога. Муж Божий Антоний Великий (251-356) учил иметь жажду повиноваться Богу во всех ситуациях, принимать все трудности, «*ибо неуместно врачей и тогда, когда они дают нам горькие и неприятные лекарства, не благодарить за оздоровление тела*». А Бог имеет дело с нашими вечными душами. Бог думает о нас, знает нас и заботится о нас больше, чем самая добрая мать о своем самом любимом ребенке. Вот почему Давид с радостным сердцем восклицает о доверии Богу: «**Только в Боге успокаивается душа моя: от Него спасение мое. Только Он — твердыня моя, спасение мое, убежище мое: не поколеблюсь более. Доколе вы будете налегать на человека? Вы будете низринуты, все вы, как наклонившаяся стена, как ограда пошатнувшаяся**» (Пс.61:2-4). Вот почему Апостол Петр научает нас: «**Итак смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время. Все заботы ваши возложите на Него, ибо Он печется о вас**» (1Пет.5:6,7). Этими библейскими принципами важно руководствоваться при рассуждениях о последнем времени, о восхищении Церкви и о Пришествии Христа. Нам, скорее всего, очень хотелось бы, чтобы все было гладко, чтобы мы без скорбей вошли в Царство Божье для вечной жизни, чтобы наш Небесный Жених забрал всех детей к Себе, не допустив ни одной трудности и избавив от всех скорбей. Но всегда будет так, как желает совершенный Бог, а не наша несовершенная воля. Вот почему так важно, говоря о последнем времени, готовить Церковь к любым событиям, готовить ее перенести все трудности и скорби, если это угодно Господу. Вот почему важно, чтобы верующие имели не человеческие знания о будущем, но были готовы принять и уразуметь Божью волю, правильно прочитать Его Слово и готовить себя для встречи с любящим Спасителем, избегая любопытства и понимая суть последних событий и важность самой серьезной подготовки к ним.

Ученики, движимые желанием узнать будущую последовательность событий и конец нынешнего времени, задают Господу три вопроса в одном: *когда будет разрушен Храм, какой признак Пришествия и какой признак кончины века?* «1 **И выйдя, Иисус шел от храма; и приступили ученики Его, чтобы показать Ему здания храма.**2 **Иисус же сказал им: видите ли все это? Истинно говорю вам: не останется здесь камня на камне; все будет разрушено.**3 **Когда же сидел Он на горе Елеонской, то приступили к Нему ученики наедине и спросили: скажи нам, когда это будет? и какой признак Твоего пришествия и кончины века?**». Этот текст Писания, который именуется как беседа Христа на Елеонской горе, чрезвычайно важен для понимания событий будущего. Он гармонично связывает все тексты Писания о кончине нынешнего века и поясняет суть внезапности Пришествия. Здесь содержится также смысл того, что вкладывал Господь в слова «**О дне же том и часе никто не знает, ни Ангелы небесные, а только Отец Мой один».** В Евангелии от Марка содержится еще более категоричное заявление: «**О дне же том, или часе, никто не знает, ни Ангелы небесные, ни Сын, но только Отец**» (Мк.13:32).

Остановимся сразу на вопросе о том, знает ли Господь время Своего Пришествия. Этот текст Мк.13:32 многие противники Евангелия использовали для того, чтобы показать, что Христос не Бог, а только человек, подобный нам и имеющий ограниченное познание. Некоторые искренние верующие также заблуждаются, считая, что Иисус лишился Своих Божественных свойств, когда пришел на землю в образе человека. Все эти подходы являются неверными, потому что Иисус Христос был полностью Богом и полностью Человеком, Он имел две воли. Его Божество было воплощено в плотском теле, но Он был полностью Богом и имел все Божественные атрибуты, в том числе и всеведение и премудрость, Об этом свидетельствует Слово Божье:

Отк.2:2: «**Знаю дела твои**» или «**Знаю твои дела**» (Отк.2:9,13,19; Отк.3:1,8,15), — говорит Господь в посланиях к церквам и предсказывает их судьбы.

Ин.10:30: «**Я и Отец – одно**».

1Кор.1:24: «**Для самих же призванных, Иудеев и Еллинов, Христа, Божию силу и Божию премудрость**».

Ин.18:4: «**Иисус же зная все, что с Ним будет…**».

Кол.2:2,3: «**Дабы утешились сердца их, соединенные в любви для всякого богатства совершенного разумения, для познания тайны Бога и Отца и Христа, в Котором сокрыты все сокровища премудрости и ведения**».

Новый Завет описывает Христа всеведущим, обладающим знанием всего прошлого, настоящего и будущего (Мф.17:27; Ин.2:24,25; Ин.4:18; Ин.12:48-50; Ин.16:30; Ин.6:64; Мф.9:4; 1Кор.1:30 и др.). Иисус Христос как «**образ Бога невидимого**», будучи на земле, знал все, Он знал все признаки Своего Пришествия и все знамения. Невозможно, чтобы Отец Тому, «**через Которого и веки сотворил**» (Евр.1:2), не открыл малейшей части веков последнего времени. Христу как Творцу *всего* не может не доставать *части* сотворенного. Христос знал и знает все. Сын пребывает в Отце и Отец в Сыне. Если Отец знает все, значит и Сын знает все, значит Сын как всеведущий Бог также знает день и час Своего Пришествия. Как же тогда понимать слова Иисуса о том, что о дне Пришествия не знает Сын Человеческий? Здесь для верного ответа важно понимать, что у Христа была Божественная и человеческая природа. Поэтому слова о том, что Сын не знает времени Пришествия относится к добровольному человеческому неведению, так как Божество Христа облеклось в плоть, а Иисус показывал Себя как совершенного слугу Отца, как Того, Который «**уничижил Себя Самого, приняв образ раба**» (Флп.2:7). Как Бог Иисус знал все, знал и время Пришествия, но как Человеку знание и определение даты возвращения не входило в Его служение и не входило в то, чтобы это донести Своим последователям для их же пользы. Иисус, зная все как Бог, добровольно не проявлял этих знаний как Человек, так как этого не требовал Отец. Он добровольно ограничил Себя теми моментами, знание и распространение которых было угодно Отцу. Это был сознательный акт смирения всеведущего Христа, чтобы в полной мере разделить нашу природу («**Посему Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа**» — Евр.2:17) и стать вторым Адамом. Это все делалось для нашей пользы, для того, чтобы мы бодрствовали постоянно и готовили себя ко встрече со Христом всегда. Для духовного развития важнее знать признаки Пришествия, чем саму дату, потому что это знание не будет на пользу несовершенному человеку, который имеет постоянное борение с греховной плотью. Это будет расхолаживать его, и Господь, прекрасно зная нашу природу и наши слабости, закрывает для нас то, что неполезно. Господь первое ведение настоящего и будущего приписывает Отцу и указывает на доверие Его совершенной воле. Он строго отвечает на вопрос о Царстве и Пришествии, который задавали ученики перед вознесением:

Деян.1:6,7: «**Посему они, сойдясь, спрашивали Его, говоря: не в сие ли время, Господи, восстановляешь Ты царство Израилю? Он же сказал им: не ваше дело знать времена или сроки, которые Отец положил в Своей власти**».

Такой ответ был во благо *всем* последователям для всех времен, чтобы охватить все живущие до Пришествия поколения, и чтобы ученики постоянно бодрствовали. Господь тем самым говорит: «Не будьте любопытны, работайте над своими сердцами, бодрствуйте, чтобы быть всегда готовыми ко встрече с Богом. Если бы это было для вашей пользы, Бог бы дал такое указание, но не надо исчислять времена до Пришествия, а надо жить в Господе каждый день, наблюдая за признаками времен, которые дал Господь. Берегитесь, чтобы ваши умы не ослепились, чтобы не был усыплен дух, чтобы вы были готовы к тому желаемому и тяжкому часу, когда необходимо будет пройти испытания перед Днем Господним». Мы должны быть всегда готовыми к Пришествию, потому что для перенесения испытаний необходимо постоянное возрастание в вере. Особенно важно бодрствование в период скорби:

Отк.16:15: «**Се, иду как тать: блажен бодрствующий и хранящий одежду свою, чтобы не ходить ему нагим и чтобы не увидели срамоты его**».

Поэтому Господь призывает:

«42 **Итак бодрствуйте, потому что не знаете, в который час Господь ваш приидет.**43 **Но это вы знаете, что, если бы ведал хозяин дома, в какую стражу придет вор, то бодрствовал бы и не дал бы подкопать дома своего.**44 **Потому и вы будьте готовы, ибо в который час не думаете, приидет Сын Человеческий**».

Слово Божье говорит нам о том, что мы должны бодрствовать, стоять в истине, быть верными и ожидающими, находиться во свете, быть готовыми к Его возвращению, но оно не говорит нам о том, что возвращение Христа может быть в любой момент, что оно будет внезапным без исполнения пророчеств и знамений перед этим событием, которое будет ясным для верующих, живущих в то время.

 Удивительным является начало ответа Господа на вопрос учеников о конце нынешнего века и признаках Пришествия. Самое главное Христос выдвигает на первое место и говорит о том, что важно не знание времени, а знание сути, важна не точная дата, а то, чтобы никто не обманулся в это суровое время и не пошел на поводу несовершенной человеческой воли: «4 **Иисус сказал им в ответ: берегитесь, чтобы кто не прельстил вас,**5 **ибо многие придут под именем Моим, и будут говорить: "Я Христос", и многих прельстят**». Господь ничего не говорит об удовлетворении любопытства, но говорит все только для наставления Своих последователей. Он как бы предваряет заблуждения последнего времени и говорит: «Главное, чтобы никто не отклонил вас от истины, потому что таких попыток будет много». Мы с вами, дорогие братья и сестры, уже много раз являлись свидетелями того, как многие лжепророки уже объявляли себя «христом» и «мессией» и заканчивали свое лжепророчество позором и провалом.

 Сделав акцент на важности истины и отсутствии обольщений, Господь дает признаки Своего Пришествия и кончины века. В ответах на три вопроса учеников Иисус использует метод пророческого сжатия, когда в одном или нескольких предложениях прослеживается большой промежуток времени. Пророчество также может иметь многократное исполнение. Так в Лк.21:20-24 Господь сначала говорит о разрушении Храма и о рассеянии Израиля, а потом переходит к описанию вселенских событий (Лк.21:25-31) последнего времени: «**Когда же увидите Иерусалим, окруженный войсками, тогда знайте, что приблизилось запустение его: тогда находящиеся в Иудее да бегут в горы; и кто в городе, выходи из него; и кто в окрестностях, не входи в него, потому что это дни отмщения, да исполнится все написанное. Горе же беременным и питающим сосцами в те дни; ибо великое будет бедствие на земле и гнев на народ сей: и падут от острия меча, и отведутся в плен во все народы; и Иерусалим будет попираем язычниками, доколе не окончатся времена язычников**» (Лк.21:20-24). Он говорит об Израиле и о разрушении Храма, что это будет при живых свидетелях рода сего (в среднем 40-70 лет), что и произошло в 70 году, когда войска Тита разрушили Храм (прошло менее 40 лет от этих событий). Исполнилось то, что говорил Господь: «**Истинно говорю вам: не прейдет род сей, как все это будет**» (Лук.21:32, то же в Мф.24:34). Так как Иерусалим будет окружен и в последнее время и там также будет мерзость запустения, когда в нем воссядет антихрист, то это пророчество имеет двойное исполнение: и для Израиля при разрушении Храма, и для всего мира в конце нынешнего века: «15 **Итак, когда увидите мерзость запустения, реченную через пророка Даниила, стоящую на святом месте, - читающий да разумеет, -**16 **тогда находящиеся в Иудее да бегут в горы;**17 **и кто на кровле, тот да не сходит взять что-нибудь из дома своего;**18 **и кто на поле, тот да не обращается назад взять одежды свои.**19 **Горе же беременным и питающим сосцами в те дни!**20 **Молитесь, чтобы не случилось бегство ваше зимою или в субботу**» (Мф.24:15-20; то же в Мк.13:14-17 и Лк.21:20-24). В конце нынешнего века это будет происходить следующим образом:

2Фес 2:3,4: «**Да не обольстит вас никто никак: ибо день тот не придет, доколе не придет прежде отступление и не откроется человек греха, сын погибели, противящийся и превозносящийся выше всего, называемого Богом или святынею, так что в храме Божием сядет он, как Бог, выдавая себя за Бога**».

Отк.13:8: «**И поклонятся ему все живущие на земле, которых имена не написаны в книге жизни у Агнца, закланного от создания мира**».

Дан.9:27: «**И утвердит завет для многих одна седмина, а в половине седмины прекратится жертва и приношение, и на крыле святилища будет мерзость запустения, и окончательная предопределенная гибель постигнет опустошителя**».

Зах.12:2,3: «**Вот, Я сделаю Иерусалим чашею исступления для всех окрестных народов, и также для Иуды во время осады Иерусалима. И будет в тот день, сделаю Иерусалим тяжелым камнем для всех племен; все, которые будут поднимать его, надорвут себя, а соберутся против него все народы земли**» (см. также Зах.14:1-9).

Итак, Господь приводит в Елеонской беседе хронологию событий, начиная с первого века (разрушение Храма) и заканчивая временами скорби и Вторым Пришествием. При этом Он дает последний и самый явный признак Своего Пришествия и кончины века — знамение Сына Человеческого, явленного во славе и затем собирание всех верующих на встречу к Нему (восхищение): «30 **Тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою;**31 **и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их**». Это происходит при Пришествии Христа во славе, после великой скорби, а не до скорби, что подтверждают и другие ключевые тексты Писания:

Мф.24:29: «29 **И вдруг, после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются**».

1Фес.4:15-17: «**Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших, потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**».

1Кор.15:22,23: «**Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец Христос, потом Христовы, в пришествие Его**».

2Фес.2:8: «**И тогда откроется беззаконник, которого Господь Иисус убьет духом уст Своих и истребит явлением пришествия Своего**».

1Ин.2:28: «**Итак, дети, пребывайте в Нем, чтобы, когда Он явится, иметь нам дерзновение и не постыдиться пред Ним в пришествие Его**».

1Кор.15:51,52: «**Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменимся вдруг, во мгновение ока, при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся**».

Тит.2:13: «**Ожидая блаженного упования и явления** **славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа**».

Отк.11:15: «**И седьмой Ангел вострубил, и раздались на небе громкие голоса, говорящие: царство мира соделалось царством Господа нашего и Христа Его, и будет царствовать во веки веков**».

 Поясняя события последнего времени, Господь делает ударение на том, что Его Пришествие будет не тайным, а явным, что это событие никто ни с чем не перепутает, так как оно будет сопровождаться явными признаками:

Мф.24:29: «**И вдруг, после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются**».

Лк.21:25-28: «**И будут знамения в солнце и луне и звездах, а на земле уныние народов и недоумение; и море восшумит и возмутится; люди будут издыхать от страха и ожидания бедствий, грядущих на вселенную, ибо силы небесные поколеблются, и тогда увидят Сына Человеческого, грядущего на облаке с силою и славою великою. Когда же начнет это сбываться, тогда восклонитесь и поднимите головы ваши, потому что приближается избавление ваше**».

Отк.6:12-17: «**И когда Он снял шестую печать, я взглянул, и вот, произошло великое землетрясение, и солнце стало мрачно как власяница, и луна сделалась как кровь. И звезды небесные пали на землю, как смоковница, потрясаемая сильным ветром, роняет незрелые смоквы свои. И небо скрылось, свившись как свиток; и всякая гора и остров двинулись с мест своих. И цари земные, и вельможи, и богатые, и тысяченачальники, и сильные, и всякий раб, и всякий свободный скрылись в пещеры и в ущелья гор, и говорят горам и камням: падите на нас и сокройте нас от лица Сидящего на престоле и от гнева Агнца; ибо пришел великий день гнева Его, и кто может устоять?**».

Ис.2:17-19: «**И падет величие человеческое, и высокое людское унизится; и один Господь будет высок в тот день, и идолы совсем исчезнут. И войдут люди в расселины скал и в пропасти земли от страха Господа и от славы величия Его, когда Он восстанет сокрушить землю**».

 Пришествие Христово после окончания великой скорби будет явным и торжественным. Господь обращает особое внимание на этот факт, подчеркивая, что будут провозвестники, которые будут говорить напротив о каком-то тайном взятии Церкви. В этом Господь видит большую опасность и строго предупреждает всех нас о том, чтобы мы не обольстились лжеучителеями, которые будут говорить: «Вот, здесь Христос, или там, вот Он в тайных комнатах». Господь говорит, чтобы мы оставались на своих местах, не ужасались и были готовы перетерпеть до конца все, что Он допустит. Господь предупреждает:

Мф.10:22: «**И будете ненавидимы всеми за имя Мое; претерпевший же до конца спасется**».

Лк.21:19: «**Терпением вашим спасайте души ваши**».

Мк.13:23: «**Вы же берегитесь. Вот, Я наперед сказал вам все**».

 Как можно представить себе тайное восхищение Церкви, когда воскреснут все мертвые праведники всех времен, когда откроются могилы, когда будет звучать громогласная труба («**и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их**») и глас Архангела («**Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божьей сойдет с неба**» — 1Фес.4:16)?! Как может быть тайным Пришествие с учетом исполнения всех признаков, которые дает Господь? Как могут быть незамеченными такие глобальные явления, когда «**солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются**»? Второе Пришествие Христа будет явным и публичным, и ему будут предшествовать разные признаки и знамения: лжехристы и лжепророки, войны и военные слухи, глады, моры и землетрясения по местам (Мф.24:4-7); знамения в солнце и луне, падение звезд, силы небесные поколеблются (Мф.24:29); великое землетрясение (Отк.6:12); глас Архангела и громогласная труба Ангела (Мф.24:31; 1Фес.4:16); проповедь Евангелия во свидетельство всем народам (Мф.24:14), события вокруг Израиля и многие другие. Показательно, что все признаки, о которых говорит Христос на Елеонской горе, точно так же описаны в Откровении в печатях, которые отражают общий взгляд на события последнего времени и заканчиваются кончиной века при шестой печати, которая совпадает с седьмой трубой и седьмой чашей (Отк.6:1-17 ср. с Мф.24:4-23):

первая печать — лжехристы, лжеучения (Отк.6:1,2) — согласуется с Мф.24:3-5;

вторая печать — войны (Отк.6:3,4) — согласуется с Мф.24:6-8;

третья печать — голод, дороговизна (Отк.6:5,6 —) согласуется с Мф.24:7;

четвертая печать —моры и смерть (Отк.6:7,8) — согласуется с Мф.24:7,8;

пятая печать — гонения на верующих и описание мучеников за веру (Отк.6:9-11) — согласуется с Мф.24:9-22;

шестая печать — кончина века, День Господень и Пришествие Христа (Отк.6:12-17) — прекрасно согласуется со знамениями, о которых говорил Христос в Мф.24:29-31, в Лк.21:25-27 и о которых говорится в Иоил.2:30,31 и в Ис.2:19-21:

 Иисус Христос акцентирует внимание на великой скорби и на том, чтобы в это время никто не обольстился:

Мф.24:21-29: «**Ибо тогда будет великая скорбь, какой не было от начала мира доныне, и не будет. И если бы не сократились те дни, то не спаслась бы никакая плоть; но ради избранных сократятся те дни. Тогда, если кто скажет вам: вот, здесь Христос, или там, — не верьте. Ибо восстанут лжехристы и лжепророки, и дадут великие знамения и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, и избранных. Вот, Я наперед сказал вам. Итак, если скажут вам: "вот, Он в пустыне", — не выходите; "вот, Он в потаенных комнатах", — не верьте; ибо, как молния исходит от востока и видна бывает даже до запада, так будет пришествие Сына Человеческого; ибо, где будет труп, там соберутся орлы. И вдруг после скорби дней тех…**».

Лк.17:22-24: «**Сказал также ученикам: придут дни, когда пожелаете видеть хотя один из дней Сына Человеческого, и не увидите; и скажут вам: вот, здесь, или: вот, там, — не ходите и не гоняйтесь, ибо, как молния, сверкнувшая от одного края неба, блистает до другого края неба, так будет Сын Человеческий в день Свой**».

 Иисус говорит здесь о том, что не будет какого-то невидимого Его возвращения, какого-то тайного явления, о котором не будут знать люди и о чем будут говорить лжеучителя, чтобы обмануть и погубить души. «**Не выходите, не верьте**». Все будет совершенно явным и ясным для всех. Перенести незаметно великую скорбь невозможно, точно так же трудно остаться верным Господу в это время и не обольститься, если не бодрствовать и не подчинить всю свою жизнь встрече со Христом во славе.

 Господь не говорит о предварительном удалении Церкви от скорби, но говорит о том, что Его возвращение на землю будет явным и ни с чем не сравнимым событием, при котором «**узрит Его всякое око**» (Отк.1:7), и оно будет ***после*** скорби. Это событие будет настолько сильным и видимым, что никто не будет спрашивать или говорить: «**Вот, здесь Христос или там**». Любая иная позиция, согласно словам Христа, приводит к обольщению. Господь приводит сравнение со смоковницей и говорит, что когда все признаки сбудутся, только тогда приближается избавление верующих.

Незнание ни дня, ни часа возвращения Господа сегодня не означает незнания *общих рамок этого времени*, чтобы быть готовыми ко встрече. Верующие не должны жить в страхе перед неизвестностью. Незнание времени Пришествия сегодня не означает, что верующие, которые будут жить в то время, не могут прогнозировать период встречи и не будут иметь ясности о происходящем. Начало болезней (начало схваток при родах) говорит о том, что скоро роды. Господь дает для верующих знамения, а для неверующих, которые будут в заблуждении, Господь придет внезапно, как вор в ночи. Ясно, что Небесный Жених, приходящий за Своей Невестой-Церковью, не может сравниваться с вором в ночи. «Вор в ночи» относится к неподготовленным жителям земли. Апостол Павел говорит о том, что для верующих будет открыт период, требующий особого бодрствования, что этот день не застанет их, как вор в ночи:

1Фес.5:1-10: «**О временах же и сроках нет нужды писать к вам, братия, ибо сами вы достоверно знаете, что день Господень так придет, как тать ночью. Ибо, когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами постигает имеющую во чреве, и не избегнут. Но вы, братия, не во тьме, чтобы день застал вас, как тать. Ибо все вы - сыны света и сыны дня: мы - не сыны ночи, ни тьмы. Итак, не будем спать, как и прочие, но будем бодрствовать и трезвиться. Ибо спящие спят ночью, и упивающиеся упиваются ночью. Мы же, будучи сынами дня, да трезвимся, облекшись в броню веры и любви и в шлем надежды спасения, потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа, умершего за нас, чтобы мы, бодрствуем ли, или спим, жили вместе с Ним**».

Апостол подчеркивает разницу между верующими и неверующими и говорит, что пагуба постигнет «**их**», неверующих, и для них все будет внезапным («**внезапно** **постигнет их пагуба**»).

Для неверующих возвращение Христа будет подобно вору в ночи и будет трагедией, а для верующих — радостью:

2Фес.1:6,7: «**Ибо праведно пред Богом - оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его**».

Неверующим будет закрыта истина, потому что они отказались от источника истины — Христа:

2Фес.2:11,12: «**И за сие пошлет им Бог действие заблуждения, так что они будут верить лжи, да будут осуждены все, не веровавшие истине, но возлюбившие неправду**».

 Возвращение Господа будет блаженным упованием (Тит.2:13) для верующих и временем внезапного бедствия и суда для неверующих (2Фес.1:6-8) и отступивших от истин Христовых.

 Всезнающий Господь призывает бодрствовать и замечать все знамения времени. Слово «бодрствовать» означает быть бдительными, т.е. наблюдать за событиями и быть постоянно в Господе, готовясь достойно встретить все, что Он пошлет, и одержать духовную победу. Бодрствовать означает облечься «**в броню веры и любви и в шлем надежды спасения, потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа**» (1Фес.5:8,9), т.е. твердо верить, что, несмотря на скорбь, гнев Божий и окончательное истребление для вечности не постигнет верующих, но они будут введены в вечное Царство Божье. О сроках и периоде ***невозможно знать сейчас***, но когда этот день будет приближаться и будут сбываться все признаки и знамения, то для тех, кто не во тьме и кто бодрствует, это время будет очевидным. Мы не знаем сегодня, но должны ориентироваться с помощью Писания тогда, когда все начнет сбываться. «**Но это вы знаете, что, если бы ведал хозяин дома, в какую стражу придет вор, то бодрствовал бы и не дал бы подкопать дома своего**», — сказано в Мф.24:43 и сделан акцент на то, что когда мы бодрствуем, когда мы в духе, когда мы бдительны и наблюдаем за признаками, то мы не потерпим ущерба в тот день, когда это случится. Сравнение с событиями во времена Ноя только подтверждает эту мысль, так как Ной бодрствовал и пребывал в Боге, зная о потопе, готовился к бедствию, строя ковчег. Для него это не было, как «тать ночью», но это было внезапностью для тех, кто не прислушивался к пророческому слову и думал, что жизнь будет протекать, как обычно, за что они и были истреблены.

 Кто готовился бы к войне сегодня, если бы точно знал, что она начнется через 224 года, пять месяцев и двадцать дней? Но Господь говорит нам о том, что мы ведем постоянную битву с миром греха. Он напоминает о том, что в любое время, даже если Пришествие еще будет далеким, мы можем уйти из этой жизни и неизбежно встретимся с Господом, Который будет судить всех по одинаковым меркам, т.е. по тем же критериям духовности и верности Богу, что и живущих в период скорби. Поэтому призыв бодрствовать всегда актуален, а сегодня, когда все отчетливее видны признаки Пришествия, он становится особенно актуальным.

 Итак, отметим в ***заключение:***

***Всеведущий Господь открывает верующим важнейшую суть бодрствования для победоносной встречи со Христом в Его Пришествие: не важно когда, важно какими мы предстанем перед Царем вечности***. Для радостной встречи со Христом необходимо:

1. Жить не по своей воле, а по воле Божьей; готовиться не к тем событиям, которые бы желали мы, а ко всему тому, что приготовил Господь, принимать это как необходимость, потому что это является благом для нас.

2. Жить в постоянном пребывании и возрастании в Господе, осознавая то, что всеведущий Господь для нашего блага не указал время Своего Пришествия, о котором Он точно знает, но дал нам признаки последнего времени, чтобы мы могли различать времена и сроки и жить в постоянном присутствии Божьем.

3. Удалять всякий страх из-за неизведанности будущих событий последнего времени, зная, что для верующих, пребывающих и возрастающих в свете Божьих истин, никакой внезапности не будет, но они будут знать, что время близко, и будут стойко стоять до конца, готовясь к испытаниям и радуясь приближающейся вечности с Богом. А силу для этого будет давать Господь, если мы сегодня и всегда верны Ему.

Итак, ***всегда*** ***бодрствуй, чтобы быть готовым во всякое время перенести все испытания и предстать верным перед Господом в Его Пришествие***. Аминь.

**Верить в вечно живого Победителя**

Отк.1:9-18: «9 **Я, Иоанн, брат ваш и соучастник в скорби и в царствии, и в терпении Иисуса Христа, был на острове, называемом Патмос, за слово Божие и за свидетельство Иисуса Христа.** 10 **Я был в духе в день воскресный, и слышал позади себя громкий голос, как бы трубный, который говорил: Я есмь Альфа и Омега, Первый и Последний;** 11 **то, что видишь, напиши в книгу и пошли церквам, находящимся в Асии: в Ефес, и в Смирну, и в Пергам, и в Фиатиру, и в Сардис, и в Филадельфию, и в Лаодикию.**12 **Я обратился, чтобы увидеть, чей голос, говоривший со мною; и обратившись, увидел семь золотых светильников** 13 **и, посреди семи светильников, подобного Сыну Человеческому, облеченного в подир и по персям опоясанного золотым поясом:** 14 **глава Его и волосы белы, как белая волна, как снег; и очи Его, как пламень огненный;** 15 **и ноги Его подобны халколивану, как раскаленные в печи, и голос Его, как шум вод многих.** 16 **Он держал в деснице Своей семь звезд, и из уст Его выходил острый с обеих сторон меч; и лице Его, как солнце, сияющее в силе своей.** 17 **И когда я увидел Его, то пал к ногам Его, как мертвый. И Он положил на меня десницу Свою и сказал мне: не бойся; Я есмь Первый и Последний,** 18 **и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти**».

 Сегодня, когда повсюду властвует тьма, когда большинство людей живут в напряжении и страхе за будущее, в душах и сердцах христиан светит и греет один неиссякаемый луч веры в любящего и верного Господа. Он держит в Своих руках всю Вселенную, без Его воли не может произойти ничего такого, что изменило бы Божьи цели и планы по отношению к человечеству. Истинный христианин сегодня не будет удовлетворен только одним правильным учением о спасении, одними правильными словами и верным толкованием Писания, но он будет иметь горячее стремление к живому Богу, такое доверие Его всемогуществу, неизменности, совершенству и любви к Своим детям, которое изгоняет всякий страх. Такая жажда живого Бога, жажда скорейшей и неизбежной встречи с Ним как с возлюбленным Женихом, уверенность в Его обетованиях, что Он не оставит верных Ему детей, устремление всех сил и всей любви к Самому Христу как к Источнику любви наполняет нашу жизнь неугасимым светом. Это приводит к верному воскрешению наших чувств и планов, сопровождает нашу веру не бесплодной тревогой за земное, а лучезарным будущим великим чудом — реальной встречей с любящим Спасителем для вечного блаженства. Господь скоро грядет. Несмотря на все будущие трудности, для верующих все закончится хорошо, потому что мы идем за Победителем. Для истинных детей Божьих вся земная жизнь закончится чудным образом, потому что Господь в Своем непреложном Слове сказал: «**Да не смущается сердце ваше; веруйте в Бога, и в Меня веруйте. В доме Отца Моего обителей много. А если бы не так, Я сказал бы вам: Я иду приготовить место вам. И когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я**» (Ин.14:1-3). И если мы знакомы со Христом как со Спасителем, то нам нечего бояться Его как страшного Судьи, но надо жить жаждой встречи с Ним. «**Смотрите, какую любовь дал нам Отец, чтобы нам называться и быть детьми Божиими. Мир потому не знает нас, что не познал Его. Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист**», — пишет Апостол Иоанн (1Ин.3:1-3). Это тот Иоанн, названый учеником, «**которого любил Иисус**» (Ин.21:7; Ин.13:23); тот Иоанн, который был вместе с Петром и Иаковом на горе Преображения, когда Господь перед страданиями явил ученикам будущую славу, «**и просияло лицо Его, как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет**» (Мф.17:2); тот Иоанн, который на Вечере «**возлежал у груди Иисуса**» (Ин.13:23) и о котором Господь сказал: «**Я хочу, чтобы он пребыл, пока приду**» (Ин.21:23); это тот, который говорит в Апокалипсисе: «9 **Я, Иоанн, брат ваш и соучастник в скорби и в царствии, и в терпении Иисуса Христа, был на острове, называемом Патмос, за Слово Божие и за свидетельство Иисуса Христа**».

 За Слово Божье и за свидетельство Иисуса Христа приблизительно в 95 году Иоанн был сослан императором Домицианом на остров Патмос, который находился на расстоянии около 65 км от берега Малой Азии и имел длину 16 км и ширину 9 км. Эта дикая скала, отброшенная в море от цветущего берега Малой Азии, была в забвении, пока император Домициан не начал посылать туда изгнанников. Среди этих ссыльных был почтенный старец Иоанн, который ступил на этот бесплодный берег. Казалось бы, что в таком почтенном возрасте Господь будет оберегать Иоанна от нехарактерных для старцев перегрузок, от страданий и даст ему спокойную старость. Но у Господа есть Свои планы. Его воля всегда «**благая, угодная и совершенная**» (Рим.12:2), Он может извлекать из ничтожного драгоценное для Своих чад и превращать кажущиеся поражения в великие победы и благословения. Так было с Иоанном, для которого дикий и мрачный Патмос сделался чудесным убежищем, где Бог открыл ему будущее Церкви и всех людей, дал возможность возвестить людям Божественное Откровение. Темница стала для Иоанна прихожей неба и явлением небесной славы. В этом Откровении все красоты Священного Писания соединены в одну великую книгу, содержащую глубокие тайны и наполняющую души верующих величием Божьей любви, которая простирается в вечность. Благословение дать Откровение выпала на долю любимого ученика Иоанна.

 «10 **Я был в духе в день воскресный, и слышал позади себя громкий голос, как бы трубный, который говорил: Я есмь Альфа и Омега, Первый и Последний;** 11 **то, что видишь, напиши в книгу и пошли церквам, находящимся в Асии: в Ефес, и в Смирну, и в Пергам, и в Фиатиру, и в Сардис, и в Филадельфию, и в Лаодикию**».

 «Быть в духе» здесь означает особое внутреннее состояние, которое возвышается над обычным течением жизни, делает человека с Божьей помощью способным к восприятию откровения. При этом дух Иоанна при воздействии Духа Святого стал орудием в руках Бога и был погружен в таинственную область невидимого и сверхъестественного, когда дух освобождается от обычной связи с телом и от стесняющих ограничений пространства и времени. Так было однажды с Апостолом Павлом, который «**в теле, или вне тела: Бог знает…** **был восхищен в рай и слышал неизреченные слова, которых человеку нельзя пересказать**» (2Кор.12:3,4). Итак, Иоанн был не во сне, он наяву был перенесен Божьей силой из мира материального в мире сверхъестественного восприятия. Это было в день Господень (в русском переводе — «в день воскресный»). Ангел откровения (Отк.1:1) передает весть от Иисуса Христа, данную Ему Богом Отцом, чтобы показать «**чему надлежит быть вскоре**», т.е. что неизбежно исполнится. Иоанн слышит таинственный голос сзади себя, что по древнееврейской символике означает указание путеводителя истины (Ис.30:21; Иез.3:12). Господь как Первый и Последний повелевает Иоанну написать то, что будет ему явлено для Церкви Божьей, которая представлена в полноте семи церквей Малой Азии. Повеление Апостолу записать увиденное содержится в Откровении 12 раз.

 Далее Иоанн видит Сына Человеческого, который держит в Своей руке все церкви Божьи, представленные в образе семи золотых светильников. Здесь Господь представлен не как кроткий Агнец во время Первого Пришествия, а как Господь в полноте Своей силы и славы:

«12 **Я обратился, чтобы увидеть, чей голос, говоривший со мною; и обратившись, увидел семь золотых светильников** 13 **и, посреди семи светильников, подобного Сыну Человеческому, облеченного в подир и по персям опоясанного золотым поясом:** 14 **глава Его и волосы белы, как белая волна, как снег; и очи Его, как пламень огненный;** 15 **и ноги Его подобны халколивану, как раскаленные в печи, и голос Его, как шум вод многих.** 16 **Он держал в деснице Своей семь звезд, и из уст Его выходил острый с обеих сторон меч; и лице Его, как солнце, сияющее в силе своей.** 17 **И когда я увидел Его, то пал к ногам Его, как мертвый. И Он положил на меня десницу Свою и сказал мне: не бойся; Я есмь Первый и Последний,** 18 **и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти**».

 Здесь присутствуют все Божественные атрибуты Господа во славе: священническое и царское одеяние («**облеченного в подир и по персям опоясанного золотым поясом**»); предвечность, авторитет, чистота и святость, присущие Богу Отцу и Богу Сыну, Который восседает одесную Отца («14 **глава Его и волосы белы, как белая волна, как снег**»; такое же видение сияющей белизны было Даниилу, который видел Бога Отца: «**Видел я, наконец, что поставлены были престолы, и воссел Ветхий днями; одеяние на Нем было бело, как снег, и волосы главы Его — как чистая волна; престол Его — как пламя огня, колеса Его — пылающий огонь**» — Дан.7:9); ревность, горячая, как расплавленная медь, жертвенность, образно передающаяся блеском халколивана, т.е. ливанской меди, которой покрывался жертвенник в Храме, и несокрушимость («**и ноги Его подобны халколивану, как раскаленные в печи**»); всепроникающая сила всеведущего Судьи («**очи Его, как пламень огненный… из уст Его выходил острый с обеих сторон меч»**); величие, могущество и слава («**голос Его, как шум вод многих… и лице Его, как солнце, сияющее в силе своей»**); власть над адом и смертью, потому что Христос, пройдя через смерть, стал для нас источником жизни («**имею ключи ада и смерти**»).

 Какое удивительное описание нашего прославленного Господа представляет здесь нам Слово Божье! Да, таков наш Господь, в Которого мы верим и Которого воспевает Слово Божье:

Иер.32:17: «**О, Господи Боже! Ты сотворил небо и землю великою силою Твоею и простертою мышцею; для Тебя ничего нет невозможного**».

Пс.146:5: «**Велик Господь наш и велика крепость Его, и разум Его неизмерим**».

Ис.40:28-31: «**Разве ты не знаешь? разве ты не слышал, что вечный Господь Бог, сотворивший концы земли, не утомляется и не изнемогает? разум Его неисследим. Он дает утомленному силу, и изнемогшему дарует крепость. Утомляются и юноши и ослабевают, и молодые люди падают, а надеющиеся на Господа обновятся в силе: поднимут крылья, как орлы, потекут — и не устанут, пойдут — и не утомятся**».

Иак.1:17: «**Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены**».

2Кор.1:3,4: «**Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, Отец милосердия и Бог всякого утешения, утешающий нас во всякой скорби нашей**».

Еф.2:4-7: «**Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, и нас, мертвых по преступлениям, оживотворил со Христом, — благодатью вы спасены, — и воскресил с Ним, и посадил на небесах во Христе Иисусе, дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе**».

Ин.3:16: «**Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную**».

 Таков наш Господь, Который умер за нас и воскрес. Его смерть за грешников является таким проявлением любви, которой не видела и никогда не увидит Вселенная. «*Ни небо, ни море, ни земля, ни сотворение всего сущего из ничего — ничто не служит столь великим доказательством человеколюбия Божия, как крест*», — писал Иоанн Златоуст.

 Бог верен Своим обетованиям. Он всегда проявлял верность к любящим Его. Будучи Сам верным во всем, Бог желает, чтобы и дети Его были верны Ему во всех обстоятельствах, в которых Он будет давать силу для побед.

Знание природы Бога и доверие Ему ведет к победам в самых отчаянных обстоятельствах. Это мы видим ярко на примере Даниила. Положение Даниила было очень сложным: он был пленником, был изгнан из своей страны и уведен в рабство, он был среди безбожного языческого окружения, был лишен своих друзей, единоверцев и единомышленников. Но Даниил доверял Богу, знал Бога, постоянно общался с Ним в молитве, имел твердую веру, постился, всегда честно исполнял свои обязанности. И вот он поставлен в такие обстоятельства, когда его лишают даже права на молитву к живому Богу под страхом смерти. Но Даниил продолжает молиться, он верит в Божью защиту. За это Даниила бросают в львиный ров, обрекая на смерть. Даниил исполнял обязанности министра при царе, исполнял добросовестно, как для Бога, исполнял так, что его враги «**начали искать предлога к обвинению Даниила по управлению царством; но никакого предлога и погрешностей не могли найти, потому что он был верен, и никакой погрешности или вины не оказывалось в нем**» (Дан.6:4). Тот, который пережил четырех царей огромной империи и при каждом занимал видное положение, который знал все придворные интриги, не пошел на компромисс в своей вере. Он всегда соблюдал заповеди Бога, и вот теперь его бросают в львиный ров. Но Даниил знает о том, в какого Бога он верует, и не поклоняется истукану. Он бросает вызов всему обществу и остается один против всех. Все против Даниила, но на его стороне Бог. «**Если Бог за нас, кто против нас?**» (Рим.8:31). И Бог защищает верного Даниила, послав в ров Ангела, который заградил пасти львам. Чудом в этой истории является не только спасение Даниила, но и его верность Богу в таких обстоятельствах. Бог спасает верных и чистых сердцем. Даниил отвечает Дарию на его вопрос о том, спас ли Бог его: «**Бог мой послал Ангела Своего и заградил пасть львам, и они не повредили мне, потому что я оказался пред Ним чист, да и перед тобою, царь, я не сделал преступления**» (Дан.6:22).

Все зависит от того, в какого Бога мы веруем и какое состояние нашего сердца. Важно, чтобы мы были пред Ним чисты. Сегодня нас не бросают в львиный ров, но и сегодня есть опасность пойти на компромисс и угодить в греховный ров. Но мир не трогает нас только до тех пор, пока мы не противостоим ему и пока Господь закрывает пасти рыкающим львам. Господь обещает верным последователям сохранить их в годину искушения и дать силы одержать духовные победы: «**И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле**» (Откр.3:10). Верующим важно быть непоколебимыми в сохранении истин Божьих, и Господь сохранит их души для Царства Божьего.

 Да, в самое последнее время верующим предстоят великие испытания и перенесение скорби, которой не было от начала мира и более не будет. Господь проведет Свою Церковь через горнило очищения огнем святости, чтобы наша вера через это оказалась «**драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа**» (1Пет.1:7). При этом Он не будет изливать Свой гнев на верующих, на них будет обрушиваться гнев сатаны в той степени, в которой для каждого допустит Господь. Господь будет духовно укреплять Своих детей. В последних испытаниях истинная Церковь-невеста будет одета не в романтические одежды, но в одежды праведности святых, которые будут свидетельствовать о самой сильной и добровольной любви к Богу. Это будут огненные и бескомпромиссные испытания, в которых мудрые девы будут идти навстречу Жениху посреди ночи в глубокой темноте окружающего мира. При этом важно в этой темноте и огне испытаний довериться Господу и быть верными Ему, проявить непоколебимость веры. Важно быть верными Тому, Кто видит нас и ведет нас к славе. *Я вспоминаю пример, который прочитал в одной из книг. Однажды в одном доме вспыхнул пожар. Родители, которые находились недалеко от дома, прибежали к своему жилью и увидели в окне на втором этаже своего пятилетнего ребенка. Пламя уже охватило весь дом, и подбиралось к балкону, на котором стоял испуганный мальчишка. Отец в отчаянии закричал: «Прыгай, сынок!». Малыш, который видел перед собой только клубы дыма, кричал: «Папа, я тебя не вижу!». Отец отвечал: «Главное, что я вижу тебя, прыгай сейчас же!». Родители развернули свои одежды и поймали своего прыгнувшего к ним ребенка. Спасенное дитя оказалось в радостных объятиях отца.* Подобно этому ребенку мы должны полностью доверяться Господу, быть верными Ему во всех огненных испытаниях, чтобы с радостью броситься в Его объятия.

 Господь видит нас, Он видит и знает наши мысли, наше сердце, наши слабости и нашу силу, наши устремления, цели и надежды, наши ценности. Он видит каждого из нас, каждого знает по имени, за каждого уплатил на кресте Голгофы высокой ценой Своей Пречистой Крови. Он лучше и совершеннее всех знает, как привести нас в вечные обители.

 А для нас важно глубже задумываться и смотреть духовными очами не на происходящие и будущие трудности, скорби и все другие драматические события, а смотреть на Того, Кто управляет этими событиями.

Нам важно бояться не трудностей и скорбей, а бояться отступить от Того, Кто допустит эти трудности и прохождение через них для очищения наших сердец и для подготовки к жизни вечной.

Для нас важно возлагать надежды не на себя и не на свои силы и возможности, а полностью довериться Тому, Кто Один может провести через все испытания, сохранить наши души и ввести в Царство Божье.

Нам важно бояться не физической смерти, а смерти духовной, бояться повредить свои души и потерять их для Царства, бояться потерять верность Господу и потерять Царство Божье.

Для нас важно стремиться не к тому, чтобы избежать страданий, а к тому, чтобы пройти через все тернии, прославить Господа и навеки соединиться с Ним в вечной любви, чтобы быть побеждающими и наследовать все; важно ожидать не избавления от скорбей в этом мире, а ожидать Христа, избавляющего нас навсегда от этого греховного мира.

Нам важно осознавать не только меру испытаний, но и осознавать ***природу и характер нашего любящего Господа***, Который никогда не оставляет Своих детей ранеными и беспомощными, Который никогда не посылает испытаний сверх сил, но всегда подаст вскоре защиту верным Ему и откроет полноту блаженства. Для нас важно не бояться предстоящих событий, а радоваться приближающемуся избавлению и предстоящей встрече с возлюбленным Женихом для предстоящего брачного пира на небесах. Бог все посылает вовремя, даже земную физическую смерть, чтобы в свое время воскресить верных для вечной жизни. В вечности навсегда будут устранены болезнь и смерть, всякая неправда, тогда верные «**будут Его народом, И сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло**» (Отк.21:3,4).

Мы имеем такого Бога, Который за нас, а не против нас. Мы имеем такого Бога, Который представлен в Откровении как:

***1.Свидетель верный*** (Отк.1:5), т.е. как Тот, Кто Своим бытием, Своей деятельностью и Своим Словом являет Себя исключительно верным и надежным Свидетелем), как Истину (Ин.14:6) от Бога, в которой никто не может сомневаться, потому что Он «Верный и Истинный» (Отк.19:11; Отк.3:7).

***2.Первенец из мертвых*** (Отк.1:5), т.е. как первый воскресший в новом, нетленном теле (1Кор.15:20: «**Первенец из умерших**»; Кол.1:18: «**начаток, Первенец из мертвых**») Он является Основателем и началом нового творения, Он воскрес не только для Себя лично, но и открыл путь к вечной жизни для нас, говоря «**Я живу, и вы будете жить**» (Ин.14:19).

***3.Владыка царей земных*** (Отк.1:5), т.е. Он есть «**Царь царей и Господь господствующих**» (Отк.19:16); все цари и их судьбы находятся в Его руке (Пр.21:1: «**Сердце царя — в руке Господа, как потоки вод: куда захочет, Он направляет его**»); Ему дана «**всякая власть на небе и на земле**» (Мф.28:18).

***4. Альфа и Омега, Первый и Последний*** (Отк.1:10; Отк.1:17; Отк.2:8; Отк.22:15), т.е. Он выступает как начало всего сущего, как первопричина, Им создано все, Он есть прежде всего, и все Им стоит (Кол.1:16,17), Он существовал до начала творения, и Он стоит над творением как Властелин, Он вечен, всегда существовал и будет существовать, и дело Его устоит в вечности.

***5.Держащий в руке Своей все церкви*** (Отк.1:16; Отк.2:1; Отк.3:1), т.е. Он знает все о церквах, которые составляют Церковь как невесту Христа, осуществляет неустанный контроль над Церковью и ее служителями, Он хранит церкви в Своей руке, Он держит народ Божий в Своей руке и будет осуществлять суд над теми, кто вредит Его народу.

*6.****Был мертв, и се жив во веки веков*** (Отк.1:18; Отк.2:8), т.е. Он прошел смерть, но она не удержала Его в своих узах (Деян.2:24); Он воскрес и будет жить во веки веков, никогда не умрет; Он проложил нам путь от смерти в жизнь вечную, Он сильнее смерти, победил ее и дарует нам возможность полностью воспользоваться этой победой.

7.***Имеющий ключи ада и смерти*** (Отк.1:18), т.е. Он имеет власть над смертью и над тем местом, где она царит; смерть не является более госпожой в своем доме, потому что Христос имеет над нею власть.

 Самым радостным и вдохновляющим для нас является то, что это — наш Господь, это — мой Пастырь. Этот Господь возлюбил нас, умер за нас и вместо нас, искупил нас, омыл нас от грехов Кровью Своею (Отк.1:5) и соделал нас царями и священниками Богу и Отцу Своему (Отк.1:6). Этот Господь дает нам возможность участвовать в Своем царственном господстве (Отк.3:21; Отк.20:4).

Это укрепляет веру, вызывает благодарение, дает радость и восхищение Богом, в Которого мы верим. Если Бог в Своей любви послал на искупительную смерть Своего единородного Сына ради нашего спасения, то разве может Он остановиться на полпути и не довести дело спасения до конца для каждого возлюбленного чада? Разве может Бог нарушить хоть одно Свое обетование, разве есть для Него что-нибудь невозможное? «**Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас**» (Рим.8:32-34).

Когда мы начинаем понимать, в Кого мы уверовали, осознавать величие Того, Кто умер за нас и искупил нас в Своей любви, размышлять о характере нашего Господа, то в сердце поселяется восторг и тишина и появляется стремление к святости, чтобы в смирении склониться у ног Христа. Огромное различие между описанием Христа при земном служении (Флп.2:6-8: «**Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной**») и описанием во славе в Откровении. Святой Иоанн, видя славу, святость и величие Господа, пал перед Ним, проявляя свою зависимость от Господа и преклоняясь перед Его величием. Когда-то при учреждении Вечери Господней юный Иоанн припадал головой к груди Иисуса (Ин.13:25), но теперь, будучи старцем, он в благоговении и смирении падает перед прославленным Христом. Иоанн услышал успокаивающие слова любящего Спасителя: «не бойся»:

«17**И когда я увидел Его, то пал к ногам Его, как мертвый. И Он положил на меня десницу Свою и сказал мне: не бойся; Я есмь Первый и Последний,** 18 **и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти**».

Когда мы верим в такого Бога, мы можем тогда вместе с Апостолом Павлом, который не смотрел на трудности и страдания, а смотрел в будущий День Господень, восклицать: «**По сей причине я и страдаю так; но не стыжусь. Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день**» (2Тим.1:12).

Все зависит от того, в какого Бога мы верим. Если нас ведет за руку такой всесильный Господь, если Он за нас, если Его обетования непреложны, если Он может провести нас через все (даже через смерть) и ввести в Царство Божье в воскресших телах, если только Он имеет ключи ада, смерти и ключи Царства вечной жизни, то тогда наш дух должен торжествовать, от нас должен уходить всякий страх преследований и угнетений, потому что последнее слово за нашим Господом и вечным Победителем! Тогда каждый должен в духе понять и твердо верить в то, что Господь кладет Свою руку не только на Иоанна, но и на каждого верующего в Него и говорит: «**Не бойся**». Он говорит каждому: «Не бойся, потому что Я — твой всемогущий и вечный Творец. Я испытал общую всем людям участь смерти и победил смерть и ад. Я воскрес Своей Божественной силой и воскрешу тебя для вечного блаженства, чтобы ты был навсегда со Мной. Ради тебя и многих твоих братьев и сестер Я приходил на эту землю кротким Агнцем и перенес мучения и смерть, чтобы ты имел жизнь». С таким Богом мы можем только торжествовать.

Итак, отметим в ***заключение***:

***Мы имеем такого любящего, верного и всемогущего Бога, Который прошел все глубины жизни, победил ад и смерть и знает, как ввести детей в Свое Царство.*** Для достижения вечности со Христом необходимо:

1. Углубляться в познании неизменной природы любящего и верного Господа, Который умер за нас и желает спасти нас, и подражать Ему во всем.

2. Быть верным Господу даже до смерти, так как Он верен нам; любить Господа, так как Он возлюбил нас, доверяться Его всемогуществу и Его совершенной воле во всех обстоятельствах, так как Он в совершенстве исполнил волю Отца, не сошел с креста в самых тяжких страданиях и Своей смертью и воскресением победил смерть и открыл нам путь в небесные обители.

3. Не бояться, а радоваться приближению конца этого века, потому что при этом конце Господь как Победитель по великой милости и неизреченной любви Божьей откроет для нас начало блаженной вечности с Ним. Знать и верить, что ради этой вечности мы и проходим школу и трудности этой земной жизни.

 Итак, ***смотри не на трудности, а на Начальника и Совершителя веры, вникай в Его природу и полностью доверься Ему как Победителю, чтобы посредством верности и любви Божьей войти в вечные обители***. Аминь.

**День для вечной радости**

1Фес.4:13-18: «13 **Не хочу же оставить вас, братия, в неведении об умерших, дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды.** 14 **Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним.** 15 **Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших,** 16 **потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде;**17 **потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем.** 18 **Итак утешайте друг друга сими словами**».

*Однажды Д. Макдональд, известный шотландский проповедник, разговаривал с сыном о рае. «Уж слишком хорошо, чтобы быть правдой», — сказал сын. Отец с мудрой улыбкой ответил: «Нет, это как раз так хорошо, что должно быть правдой!».* Слово Божье — это не мечты и не фантазии, это то, что непременно исполнится, это — непреложная истина, окрыляющая всех верующих.

Человек все время живет под гнетом обстоятельств, его постоянно окружает зло и несправедливость. Иногда нам кажется, что в мире так много зла, что человек становится неспособным помышлять о добре и избирать добро. И в то же время в каждом человеке заложена жажда к вечной жизни, жажда поиска потерянного рая. Это связано с тем, что Бог заложил вечность в наши сердца, как сказано в Книге Екклесиаста: «**Все соделал Он прекрасным в свое время, и вложил вечность** *(в Синодальном переводе «мир»)* **в сердце их**». *Бог вложил* *вечность* в наши сердца; в нашу человеческую сущность заложена вечность, ее поиск и непреодолимое стремление к ней, и поэтому без взгляда в вечное будущее мы никогда не найдем смысла жизни. Епископ североафриканского города Гиппон, Блаженный Августин (354-430) в книге «Исповедь» пишет: *«Ты создал нас для Себя, и не знает покоя сердце наше, пока не успокоится в Тебе».*

Жизнь человека на земле определяется его целями и устремлениями, его поисками вечности и поисками Бога. Любая земная жизнь когда-то закончится, и что потом? Финишная черта земной жизни очень ярко говорит о том, чем жил человек и что будет с ним в вечности. *На одной из могил умершего человека была такая эпитафия: «Вот и всё*». От неё веет таким холодом и безнадежностью, как от любого неверующего человека, который прошел мимо Христа и вечной жизни. Некоторые из людей что-то искали, сделали великое в глазах людей, но гордость и нежелание смириться перед Творцом не давала возможности найти самую суть жизни и уверенно примириться с Творцом. Так, на могиле премьер-министра Великобритании Уинстона Черчилля (1874-1965), лауреата Нобелевской премии по литературе (1953), человека, названного в 2002 году величайшим британцем в истории, написана фраза, которая отражает упорный характер этого неординарного и умного человека, ответившего журналисту на вопрос о том, не боится ли политик смерти: «*Я готов встретиться с моим Создателем. Готов ли Он к такому тяжелому испытанию, как встреча со мной - это уже другой вопрос*». Мы не знаем будущую вечность Черчилля (это определяет Господь), но можно точно сказать, что простой, смиренный и любящий Господа человек всегда более высок в глазах Господа, чем самонадеянный. С другой стороны, в Римских катакомбах есть тысячи надписей о замученных и гонимых в первые века христианах, которые были верны Господу. Вот одна из них: «*Александр не умер, он живет над звездами, а тело его покоится в этой могиле. Ибо он стоял на коленях, готовый принести жертву истинному Богу, когда его увели на казнь. О печальные времена, в которые во время священных обрядов и молитв, даже в подземельях, мы не в безопасности! Что может быть печальнее такой жизни? И что тогда подобная смерть? Даже те, кто не могут быть похоронены своими друзьями и родственниками, все равно, в конце концов, воссияют, как звезды на небесах*».

Какое огромное отличие в ценностях и смысле этих людей к жизни!

Что сковывало души людей во все времена и что двигало во все времена людьми живой веры, которые были готовы отдать свою жизнь и остаться верными Господу Иисусу Христу? Людей неверия более всего пленяет страх смерти и будущая безнадежность. Людей веры окрыляет вера в их воскресение и в будущее блаженство со Христом.

Сегодня мы празднуем Пасху — праздник праздников Церкви Христовой, самый первый и самый радостный праздник, сердце всех праздников. Он настолько радостный и настолько важный, что истинные христиане каждый день празднуют его в своей душе. Сегодня все люди, даже те, которые вспоминают о Господе только по великим праздникам, на традиционное христианское приветствие: «Христос воскрес!» бодро отвечают: «Воистину воскрес!». Что означает это приветствие для каждого, кто произносит его? Для кого-то это является просто традицией, а для кого-то — сутью жизни. Для верующих в Господа, которые живут верой в смерть и воскресение Иисуса Христа, которые любят Господа, верны Ему и имеют твердую надежду на их воскресение при Втором Пришествии Сына Человеческого, вся их жизнь, каждый день и каждое воскресение — это есть непрекращающаяся Пасха. Это все потому, что они поверили Слову Божьему и положительно ответили в своем сердце на самый важный вопрос и важнейшее утверждение Христа: «**Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет. И всякий, живущий и верующий в Меня, не умрет вовек. Веришь ли сему?**» (Ин.11:25,26).

Для многих людей Пасха — это очередной выходной день, когда можно отдохнуть, угоститься куличом, не пойти на работу и не работать дома. Но для таких людей рано или поздно наступает страшное разочарование и после смерти о них говорят: «Был когда-то человек» или напишут на могиле: «Вот и все». Как страшно жить без цели, без надежды, без истинного смысла, без истины, без Бога. Если Бога нет, то, как сказал Достоевский, все позволено. Но есть одно, что никто не может позволить себе во всем мире, кроме Бога: победить смерть, жить вечно, воскреснуть после смерти для вечной и блаженной жизни с Богом. И этот Божий закон делает жизнь неверующих бессмысленной. Такая жизнь рано или поздно приведет к разочарованию, страху за себя и к безутешной скорби после смерти близких людей. Даже некоторые верующие в Фессалониках усомнились в том, будут ли умершие ранее верующие участниками воскресения? Они имели определенную скорбь от сомнения. Апостол Павел поясняет, что безнадежная скорбь об умерших касается только тех, кто не верит и не имеет никакой надежды на Бога. Эти «**прочие, не имеющие надежды**», показывают свои ценности на похоронах, когда уходят близкие им люди, своими безнадежными воплями и безутешными криками. Апостол Павел открывает нам величайшие и самые радостные истины:

«13 **Не хочу же оставить вас, братия, в неведении об умерших, дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды.** 14 **Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним**».

Апостол говорит, что верующие не исчезнут, что они будут восстановлены к жизни во время Пришествия Христа и воскресения всех праведных. Это есть сердце и стержень веры всех христиан, самая фундаментальная доктрина, которую доносил Христос и Апостолы Своим последователям:

Ин.5:28,29: «**Не дивитесь сему; ибо наступает время, в которое все, находящиеся в гробах, услышат глас Сына Божия; и изыдут творившие добро в воскресение жизни, а делавшие зло — в воскресение осуждения**».

Ин.5:24: «**Истинно, истинно говорю вам: слушающий слово Мое и верующий в Пославшего Меня имеет жизнь вечную, и на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь**».

Ин.6:40: «**Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий, видящий Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний день**».

Отк.20:4-6: «**И увидел я престолы и сидящих на них, которым дано было судить, и души обезглавленных за свидетельство Иисуса и за слово Божие, которые не поклонились зверю, ни образу его, и не приняли начертания на чело свое и на руку свою. Они ожили и царствовали со Христом тысячу лет. Прочие же из умерших не ожили, доколе не окончится тысяча лет. Это — первое воскресение**. **Блажен и свят имеющий участие в воскресении первом: над ними смерть вторая не имеет власти, но они будут священниками Бога и Христа и будут царствовать с Ним тысячу лет**».

 Важность этой истины непревзойденна. Если бы Христос сделал все в Своей земной жизни: учил, исцелял, страдал, умер на кресте — но не воскрес, то это было бы только еще одной неудачной попыткой решить вопрос вечной жизни людей. Все это не имело бы никакого смысла и не касалось бы ни одного человека, никто бы не помнил это событие через десятки лет, не говоря уже о тысячелетиях. «*Если не воскреснет тело, то не воскреснет человек, потому что человек есть не только душа, но душа и тело*», — учил Иоанн Златоуст. Христос Своим воскресением победил смерть и открыл путь на небо всем верующим в Него:

1Кор.15:20: «**Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших**».

Отк.1:5: «**И от Иисуса Христа, Который есть свидетель верный, первенец из мертвых и владыка царей земных**».

Отк.1:18: «**И живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти**».

И до воскресения Христа были другие воскресения, когда дух возвращался в умершее тело (например, Лазарь, дочь Иаира и др.). Эти люди опять умрут физической смертью, а потом воскреснут в других, нетленных телах. «Первенец» (Кол.1:18) означает, что Христос был первым с новым, прославленным телом при воскресении и до Него не было никого, кто получил бы при воскресении прославленное, нетленное тело.

Воскресение — основа нашей веры. Апостол Павел подчеркивает важность доктрины воскресения Христа и воскресения верующих в Него:

1Кор.15:14: «**А если Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, тщетна и вера ваша**».

1Кор.15:19: «**И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков**».

 Если нет веры в будущее воскресение умерших верующих людей, то такая вера не имеет никакого смысла. В истории было много великих религиозных лидеров, но воскрес только один Христос.

 Итак, великая надежда верующих основана на твердом фундаменте воскресения Иисуса Христа. Именно потому, что Пасха наша, Христос, был заклан за нас; потому что Он умер на кресте, искупив наши грехи, воскрес и победил смерть, верующим в Него открыт путь для воскресения и путь в Царство Божье. Для этого и приходил на землю Господь. Как сладостны для нашего сердца эти чудные обетования Слова Божьего!

Ин.14:19: «…**ибо Я живу, и вы будете жить**».

Рим.6:5: «**Ибо если мы соединены с Ним подобием смерти Его, то должны быть соединены и подобием воскресения**».

1Кор.15:21,22: «**Ибо, как смерть через человека, так через человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут**».

Рим.8:11: «**Если же Дух Того, Кто воскресил из мертвых Иисуса, живет в вас, то Воскресивший Христа из мертвых оживит и ваши смертные тела Духом Своим, живущим в вас**».

1Кор.6:14: «**Бог воскресил Господа, воскресит и нас силою Своею**».

2Кор.4:14: «**Зная, что Воскресивший Господа Иисуса воскресит через Иисуса и нас и поставит перед Собою с вами**».

 Итак, исследуемый текст Писания («14 **Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним**») говорит нам о том, что в смерти Иисуса Христа была завершена работа по искуплению наших грехов и удовлетворению Божьей справедливости (Божий гнев добровольно принял на Себя Агнец Божий, Он уплатил сполна за все грехи людей), а в воскресении Христа открыт путь на небо, одержана победа над смертью, показано, как смертное облечется в бессмертие, как тленное обратится в нетление всемогущей силой Бога.

Воскресение из мертвых — это величайшее чудо, совершаемое силой Божьей. Воскресение праведных — это чудесное воссоединение духа и тела верующих с соответствующим чудесным и сверхъестественным преобразованием тела для вечной жизни. Воскресение праведных (первое воскресение) — это восстание из мертвых и возвращение к новой жизни в новом, нетленном и вечном теле, которое является следствием преображения нашего старого и тленного тела Божественной силой. Когда наступит воскресение, тогда верующие получат нетленные тела и сбудется слово «**поглощена смерть победою**» (1Кор.15:54).

То, что реализовал Христос, и то, что будет при Втором Пришествии Христа, предвещали и пророки Ветхого Завета:

Ис.26:19: «**Оживут мертвецы Твои, восстанут мертвые тела! Воспряните и торжествуйте, поверженные в прахе: ибо роса Твоя - роса растений, и земля извергнет мертвецов**».

Иов.19:25: «**А я знаю, Искупитель мой жив, и Он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию**».

Дан.12:2: «**И многие из спящих в прахе земли пробудятся, одни для жизни вечной, другие на вечное поругание и посрамление**».

 Сущность нового тела невозможно описать земным языком и земными понятиями. Писание приоткрывает лишь некоторые моменты и дает образные намеки на свойства воскресших тел. Свойства и природу воскресших тел при первом воскресении Писание открывает нам, сравнивая воскресшие и преображенные тела верующих со славным Телом воскресшего Господа Иисуса Христа:

Флп.3:20,21: «**Наше же жительство — на небесах, откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа, Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действует и покоряет Себе всё**».

1Кор.15:49: «**И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного**».

1Ин.3:2,3: **«Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист**».

 Когда Иисус воскрес из мертвых, Его прославленное тело радикальным образом отличалось от того, которое умерло: оно не было ограничено ни временем, ни пространством, ни вещественностью материального мира. Иисус появлялся и исчезал, как Ему было угодно, Он входил в помещения, не открывая дверей (Лк.24:15,31,36; Ин.20:19). И наши тела при воскресении изменятся чудесным и радикальным образом, но они ***сохранят преемственность личности***, и мы будем узнаваемы. Все это значит, что мы, воскреснув в новых телах, будем иметь тела, которые будут вечными, не подвержены старению и распаду; не будут знать болезней, усталости, смерти. Они будут обладать величием и славой, будут в гармонии с духом, будут находиться под господством духа; не будут иметь нужды в питании; смогут мгновенно перемещаться и не будут связаны с материей. Восхищенные будут беспрепятственно перемещаться через любое физическое тело, будут пребывать в телах духовных, будут подобны ангелам. Верующих в Иисуса Бог приведет в вечное Царство, о котором сказано:

Отк.21:3,4: «**И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло**».

 Вот какое удивительное будущее Господь приготовил для верующих в Него. И это навсегда, навечно! И когда истинный верующий восклицает: «Христос воскрес!» или отвечает: «Воистину воскрес!», то он верит в то, что воскресение Христа есть неопровержимая действительность, что Господь Своей смертью искупил не только всех верующих, но и лично его, что, если он умрет с верою, то он так же воскреснет, как Господь, и получит нетленное, прославленное тело для жизни в Царстве Божьем. Это — своеобразное исповедание веры в Господа. При этом важно, что преображающая сила Божья действует чудесным образом лишь на тех, кто имеет твердую веру в Господа, кто следует за Ним и остается верным Ему, кто живет Его Словом и водим силой Духа Святого. Это не относится только к знанию о факте существования воскресения, но относится к реальной жизни освящения во Христе и преображения в образ Христа. Такая вера не есть вспышка эмоций, не есть одномоментное воспоминание о Христе на праздники с последующим возвратом к прежней, старой жизни, подобно тому, как это было у одной бабушки. *У нее в деревне провели в дом электричество. Но люди увидели, что свет у нее не горит. Пришел вечером мастер и спросил: «Почему Вы не пользуетесь светом?». Бабушка включила свет, зажгла керосиновую лампу и выключила свет. После этого сказала: «Я пользуюсь светом, когда надо в темноте найти спички и керосиновую лампу».*

Апостол Павел в исследуемом тексте Писания описывает порядок событий в будущем Пришествии Христа: «15 **Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших,** 16 **потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде;**17 **потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**».

Слово Божье говорит о Том, ***когда это будет***: *во время Второго Пришествия* *Христа во славе* («**мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня**»), когда «**Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба**». В 1Кор.15:21-23 также подчеркивается факт воскресения праведных при Пришествии: «**Ибо, как смерть через человека, так через человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец Христос, потом Христовы, в пришествие Его**».

Мы читаем также, что это произойдет *при последней* (а это значит *при седьмой трубе*, так как других труб после седьмой в Новом Завете и в Откровении нет):

1Кор.15:51-53: «**Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменимся вдруг, во мгновение ока, при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся. Ибо тленному сему надлежит облечься в нетление, и смертному сему облечься в бессмертие**».

Слово Божье указывает на то, что Пришествие будет одно, воскресение праведных будет одно, и не будет иметь никаких этапов, ни тайных Пришествий, о чем свидетельствует все Писание и сходство Мф.24, 1Кор. и 1Фес. как ключевых текстов о Пришествии: «**И вдруг, после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются; тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою; и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их**» (Мф.24:29-31). Именно при последней (седьмой) трубе произойдут самые важные события, которые ознаменуют установление Царства Христа:

Отк.11:15: «**И седьмой Ангел вострубил, и раздались на небе громкие голоса, говорящие: царство мира соделалось царством Господа нашего и Христа Его, и будет царствовать во веки веков**».

Апостол Павел говорит также и о том, ***в какой последовательности*** это будет: 1) Пришествие; 2) воскресение всех умерших ранее верующих и ветхозаветных праведников; 3) преображение живущих во время Пришествия (когда живущие получат нетленные тела, минуя физическую смерть); 4) восхищение Церкви.

Апостол Павел указывает на то, что живущие не пойдут впереди умерших, сначала воскреснут все умершие в вере («**что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших**»). Потом все живущие в это время верующие мгновенно (во мгновение ока) преобразятся, изменятся, получат новые, нетленные тела, минуя физическую смерть («**потом мы, оставшиеся в живых**»). В 1Кор.15:51,52 сказано о тайне преображения живущих во мгновение ока: «**не все мы умрем, но все изменимся, вдруг, во мгновение ока, при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся**»). Это величайшее чудо преображения и тайна, когда, минуя физическую смерть, выжившие в скорби верующие («**мы, живущие, оставшиеся до Пришествия**») приобретут нетленные тела. Какое чудо и блаженство участвовать в таком уникальном событии, открывающем вечность без физической смерти! Господь тело верующих преобразит так, что «**оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действует и покоряет Себе все**» — Флп.3:21).

После этого все вместе (воскрешенные и преображенные) восхищаются (возносятся) на облака на встречу с Господом, чтобы всегда быть вместе с Ним: «17 **потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**». Под восхищением понимается сверхъестественное действие Бога по перемещению всех воскрешенных и преображенных верующих в нетленных телах для встречи с Господом на воздухе, где праведники Ветхого Завета и вся новозаветная Церковь и в полном составе встречается со Христом, о чем также сказано и в Мф.24:30,31: «**Тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою; и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут** (*эписинаго*) **избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их**».

Все эти события: Пришествие, воскресение, преображение и восхищение — происходят практически одновременно, мгновенно. Об одновременности Пришествия, воскресения и восхищения Церкви, а также излиянии гнева на нечестивых явно говорят следующие тексты Писания:

2Фес.1:6-8: «**Ибо праведно пред Богом — оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа**».

2Фес.2:1: «**Молим вас, братия, о пришествии Господа нашего Иисуса Христа и нашем собрании** (*эписинагоги*.) **к Нему**».

1Ин.2:28: «**Итак, дети, пребывайте в Нем, чтобы, когда Он явится, иметь нам дерзновение и не постыдиться пред Ним в пришествие Его**».

О том, что не будет какого-то «тайного» возвращения Христа, предупреждает Сам Господь:

Мф.24:23-27: «**Тогда, если кто скажет вам: вот, здесь Христос, или там, — не верьте. Ибо восстанут лжехристы и лжепророки, и дадут великие знамения и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, и избранных. Вот, Я наперед сказал вам. Итак, если скажут вам: "вот, Он в пустыне", — не выходите; "вот, Он в потаенных комнатах",—- не верьте; ибо, как молния исходит от востока и видна бывает даже до запада, так будет пришествие Сына Человеческого**». «**Не ходите и не гоняйтесь**», — призывает Господь (Лк.17:23).

Итак, Господь Иисус Христос воскрес, воскреснем и мы, если имеем живую веру в Иисуса. «18 **Итак утешайте друг друга сими словами**», — заканчивает свое повествование о воскресении и восхищении Апостол Павел. Но эта весть больше, чем утешение, больше, чем надежда, больше, чем все остальные истины жизни. Стоит только вдуматься в это величие: после победы Христа нет власти смерти над Его детьми, они воскреснут после смерти!

Какое это чудо — быть участником воскресения праведных и восхищения Церкви! В воскресении для верующего будут решены все мировые проблемы и личные проблемы каждого. Закончатся страдания, скорби, болезни, зло, несправедливость, уйдут все страхи и сомнения, будет господствовать душевный мир, будет царствовать только любовь, все будут только любить друг друга, каждый раскроет все лучшие и уникальные способности, которые Бог вложил в него. Сам Господь откроет полноту знаний и будет водить нас! Дорогие братья и сестры, если бы мы поставили все самое лучшее, что сделано в истории человечества и что будет еще сделано, на одну чашу весов, а предстоящее воскресение — на другую, то воскресение перевесит все остальное.

Невозможно человеку вести жизнь чистую, если он не верует в воскресение и не заглядывает в будущее. Неверующие и отвергающие Господа тоже воскреснут в свое время для суда Божьего, и тоже получат вечные тела, но они воскреснут на вечное поругание и посрамление. Тела грешников восстанут бессмертными, но это будет для них к наказанию. Они восстанут нетленными, чтобы вечно гореть в неугасимом огне, а для этого нужны и тела никогда не уничтожаемые. Неверие готовит себе вечные мучения. Чарльз Сперджен отмечает, что неверие есть тоже вера к погибели: «*Атеизм — странная штука! Даже дьявол не попал в эту категорию, ибо «и бесы веруют и трепещут*». Они знают, что есть Бог и что будет суд и проклятие. Но бесы не могут покаяться перед Богом, а человек может и должен, чтобы иметь те великие блага, которые Господь дает даром, по благодати. Люди сами избирают для себя несчастья на земле и в вечности без Бога. Умерший и воскресший Господь как бы говорит через Свои смерть и воскресение неверующим и страдающим сердцам: «*Я — Свет, а вы не хотите видеть Меня; Я — Путь, а вы не хотите следовать за Мной; Я —Истина, а вы отвергаете Меня и не верите Мне» Я — Жизнь, а вы не ищете Меня; Я — Учитель истины, а вы не слушаете Меня; Я — ваш лучший Друг, а вы не любите Меня; Я — ваш Бог и Господь, а вы не повинуетесь Мне и не общаетесь со Мной в молитве. И если вы несчастны, не вините Меня*».

Какие предстоят чудеса для тех. кто верит, какая радость! Какая великая любовь к нам Бога, предлагающего такое чудесное будущее! Чтобы взять все эти богатства, надо верить и следовать за Господом. Слова, которые сказал воскресший Христос, греют наши сердца. Он сказал женщинам, которые первыми увидели воскресшего Спасителя: «Не бойтесь» (Мф.28:10) и «Радуйтесь» (Мф.28:9), а всем ученикам сказал: «Мир вам!» (Ин.20:19). И так хочется всем сегодня пожелать отсутствия страха, мира, радости в Господе, любви. Господь зовет нас верить в Него и зовет в вечные и блаженные обители. Тем, кто еще не имеет веры и является медлительными на веру, надо поспешить ко Христу и отдать Ему свое сердце в покаянии, потому что Он отдал Свою жизнь за всех.

Хочется оставить пожелание и ободрение, которое оставил нам Иоанн Златоуст, в котором говорится, что в воскресении Христовом разрешились все человеческие проблемы: «*Никто не рыдай о своем убожестве, ибо для всех настало Царство! Никто не плачь о своих грехах, потому что из гроба воссияло прощение! Никто не бойся смерти, ибо освободила нас Спасова смерть!*».

Итак, отметим в ***заключение:***

***Через твердую веру в смерть и воскресение Христа Бог дарует нам бессмертие посредством чуда нашего будущего воскресения***. Для приобретения смысла жизни на земле и для достижения блаженной вечности с Богом необходимо:

1. Не отвергать великую любовь Бога и Его дар вечной жизни, которые даются даром по вере в умершего и воскресшего Спасителя, и принять эти дары через покаяние и жизнь в Господе.

2. Радоваться и торжествовать в вере, взирая на данные нам богатства в чуде будущего воскресения для вхождения в вечное блаженное Царство Христа.

3. Удалить всякую скорбь и страх и с радостью ожидать Пришествия Христа, жить этим событием, при котором Сам Господь сойдет с неба, воскресит умерших верующих, преобразит живущих детей Божьих и восхитит к Себе на облака для вечного пребывания с Ним.

Итак, ***веруй в смерть и воскресение Христа, чтобы воскреснуть для вечной и блаженной жизни с Богом при грядущем Пришествии Спасителя***. Аминь.

**Самое чудесное преображение**

Флп.3:17-21: «17 **Подражайте, братия, мне и смотрите на тех, которые поступают по образу, какой имеете в нас.** 18 **Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова.** 19 **Их конец - погибель, их бог - чрево, и слава их - в сраме, они мыслят о земном.** 20 **Наше же жительство - на небесах, откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа,** 21 **Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действует и покоряет Себе все**».

Самое главное в нашей вере — это верное представление о святом, любящем, справедливом и всесильном Боге как Творце и Вседержителе всего видимого и невидимого. Затем по важности идет верное представление о том, кто есть мы без Бога (а мы без Бога — жалкие, бессильные и пропащие грешники, которых ожидает вечная погибель) и кто есть мы с Богом (а с Богом мы — дети Божьи, Его наследники, сонаследники вечной блаженной жизни со Христом). Мы часто настолько привыкаем формально воспринимать слова о вечной жизни, о вечном блаженстве, о любви Божьей к нам, что забываем и не стремимся постигать глубже смысл всего того, что Бог совершил для нас и что Он приготовил для любящих Его ценой Своей жизни. И тогда нас одолевают земные заботы, земные привязки и ценности, на которые мы можем тратить все силы и все дарования, ставя Творца на отдаленное место.

Каждый человек в этом мире должен разрешить проблему: быть слугой Христа или быть Его противником, середины здесь нет. Вера в себя, а не в Бога, желание управлять собою самому и не подчиняться воле Божьей, непонимание того, что у человека не хватает разума и совершенства без Бога правильно управлять собой, лишают его великого блага. Это благо — предание себя, своих мыслей, целей, планов и действий в благую и совершенную волю Божью. «*Никто не велик, если не держится кого-то величайшег*о», — учил Николай Сербский (1880-1956). Эти истины прекрасно понимал муж Божий Апостол Павел, который всегда держался Христа. В своем тюремном послании (60-62 гг. по Р.Х.) к верующим Филиппийской церкви Павел торжествует во Христе, как будто он пишет послание не из уз, а из рая. Он утверждает великую истину, что в Господе можно радоваться и тогда, когда внешние обстоятельства к этому не располагают. Он знает, что в Божий план воспитания Его чад входят и страдания, потому что верующим «**дано ради Христа не только веровать в Него, но и страдать за Него**» (Флп.1:29). В этом маленьком по объему послании пятнадцать раз говорится о радости во Христе и звучит тема торжества и полноты жизни в Господе. И все это потому, что Христос полностью господствует в жизни Павла: «**Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою. Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего: для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа и найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере; чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его, чтобы достигнуть воскресения мертвых**» (Флп.3:7-11).

 Какое это великое благо и какая великая духовная победа — научиться во всем доверяться воле Божьей! В этом доверии человек не пассивно плывет по течению обстоятельств, а познает Его волю, Его ценности, прилагает усилие, проявляет терпение и стремится жить так, чтобы искать прежде всего Царства Божьего, в которое нам надлежит войти многими скорбями (Деян.14:22) и восхищать его, употребляя усилие (Мф.11:12)! Какое это великое благо быть человеком одной цели: достигнуть первого воскресения мертвых! Какое это великое приобретение — страстно искать личных отношений со Христом и подражать Ему в жизни, в страданиях, в смерти и воскресении! И здесь идет ***великий выбор*** каждого: или поиск своего, временные материальные блага и комфорт здесь и потеря вечного блаженства, или же временные трудности здесь и блаженная вечность в прославленных телах с Господом. Если мы желаем быть истинными друзьями Богу и стремимся жить с Ним в вечности, то мы должны быть приготовлены и устремлены не к комфорту, не к удобству во всем, не к покою и беспечности, но к терпению, чтобы ради будущего блаженства перетерпеть всякую печаль, скорби, трудности, жить в единстве со Христом, в Его Слове, в молитвах, постах, в труде для Его славы. Победить обольщение заботами века сего и жить в полном доверии Господу, довольствуясь тем, что необходимо для жизни и благочестия — первейшая задача современных христиан, которые сегодня рванулись за «успехом» не в духовной сфере, а в материальной, подвергая себя многим скорбям, как настоящим, так и будущим. При этом ошибочно комфорт и материальные блага (престижная работа, высокая зарплата, хорошая машина, обустройство дома и квартиры по самому последнему слову техники) приравнивается к успешности в жизни, а Бог как Даятель всех благ остается как бы в стороне, и служение Ему идет по остаточному принципу.

 Такие проблемы были всегда, они были и у первых христиан в первом веке. Но острота проблемы сегодня состоит в том, что очень сложно найти образцы таких верующих и их сподвижников, которые бы могли сказать, как это делал Апостол Павел: ««17 **Подражайте, братия, мне и смотрите на тех, которые поступают по образу, какой имеете в нас**». Павел и его сподвижники являлись отличным примером в своем неустанном стремлении все более уподобляться Христу. Они уподоблялись Христу с энтузиазмом и настойчивостью, какие были присущи участникам греческих спортивных игр, когда бегун не думал о пройденной дистанции, а смотрел только на конечную цель. Павел во время написания послания уже следовал за Христом около 30 лет. Он много совершил для славы Божьей, он ежедневно умирал, ежедневно приобретал славу и не было случая, когда бы его стремление не увеличивалось, но он никогда не считал, что преодоленная вершина является последней и за ней можно остановиться и отдохнуть: «**Братия, я не почитаю себя достигшим; а только, забывая заднее и простираясь вперед, стремлюсь к цели, к почести вышнего звания Божия во Христе Иисусе**» (Флп.3:13,14). Бегун думает не о том, сколько он пробежал пути, а о том, сколько ему еще остается. Павел думает о получении высшего звания Божия во Христе Иисусе, он простирается вперед и стремится взять то, чего еще не достиг, он желает быть настолько близким ко Христу и жить во Христе, как это только возможно, он желает получить не земную награду, а перейти в Царство Божье с новым телом, войти в небесное гражданство.

Павел хвалится не собой, а Христом в себе, как он и писал коринфянам: «**Будьте подражателями мне, как я Христу**» (1Кор.11:1). Христос был для Павла образцом полного самоотречения. И Павел также является для нас образцом для подражания. Сегодня очень много учителей-теоретиков, но мало тех, кто может показать своей жизнью то, чему учит, т.е. научить не только словами, но и делами, как это делал Павел и многие последователи Христа. Это было самым эффективным учением. *Такое учение не похоже на одного из учителей, который говорил своим ученикам: «Вы, детки, поступайте так, как я вас учу, а не так, как я делаю*». Только тогда, когда ученик увидит, что учитель не только рассуждает, но и исполняет на деле то доброе, чему учит, учащийся убедится, что от него не требуется невозможное, что впереди него такой путь и такие трудности были преодолены, что с Господом все возможно. Наш Господь все прошел Сам, а потому и с особой силой звучат Его слова: «**Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим**» (Мф.11:29). Писание дает множество образцов добродетельной жизни. Добродетель и благочестие не зависят ни от богатства, ни от бедности (Илия прославился нищетой, Авраам — богатством); ни от болезни, ни от здоровья (Тимофей славил Господа в частых недугах); ни от власти (Моисей и Даниил имели большую власть и славили Бога); ни от гражданской или военной профессии (Корнилий был военным человеком); ни от плена или свободы (Иосиф был в плену, он в рабстве сохранил благочестие, и Бог возвысил его); ни от семейного положения (Апостол Петр имел жену, а Иеремия был неженатым, но оба прославили Господа). Любовь к Богу, служение Ему, добродетель и благочестие не зависят от положения, а зависят от личных отношений с Богом, от того, что написано на плотяных скрижалях нашего сердца. И мы, следуя за Богом, должны постоянно помнить, что мы отражаем славу Божью или бросаем тень на Его святое имя. За все придется дать ответ перед Творцом. Наше хождение перед Богом — это не только наше личное дело: своей жизнью мы должны являть «пятое Евангелие». Вот почему Писание учит нас словами Апостола Павла к коринфянам: «**Вы - наше письмо, написанное в сердцах наших, узнаваемое и читаемое всеми человеками; вы показываете собою, что вы — письмо Христово, через служение наше написанное не чернилами, но Духом Бога живаго, не на скрижалях каменных, но на плотяных скрижалях сердца**» (2Кор.3:2,3). Добродетельный человек с чистым сердцем и от счастья не возгордится, и от трудностей не упадет, потому что он связан со всемогущим и совершенным Господом неразрывной связью, он послушен Ему.

 После такого обращения к положительному примеру Апостол Павел предостерегает верующих от большой опасности привязываться к временным, земным ценностям, об опасности лицемерного, внешнего христианства:

«18**Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова.** 19 **Их конец — погибель, их бог — чрево, и слава их — в сраме, они мыслят о земном**». Очень жесткое заявление Павла о людях, которые считают себя христианами, но живут не по Христу, живут в комфорте, праздности, живут земными интересами, которые преобладают над небесными ценностями. Надо только вдуматься в слова Апостола, который привязанных к земным интересам христиан, их стремление к земному спокойствию, независимости от всех и стремление жить по своим правилам называет врагами «**креста Христова**». Такими людьми можем стать и мы, если Христос не займет главное место в жизни, если мы остановимся и посчитаем свою веру достигшей последней вершины. Для таких людей бизнес, работа и зарплата становятся важнее служения Господу, и они пренебрегают служением и другим трудом ради того, чтобы доминировала работа, заслоняющая даже Бога, Который управляет и работой. Работа нужна и чудесна, когда выступает слугой, а не хозяином духовной жизни человека. Люди, которые становятся врагами креста Христова, ценят свои личные интересы выше интересов Божьих, и они скажут на предложение потрудиться для Бога: «Я бы с удовольствием это сделал, но мне срочно нужно закончить важное дело». Для таких людей важная поездка, духовное общение, церковные посты и молитвы за дело Божье осуществляются по остаточному принципу. Для таких людей каждая трудность — это не еще одна возможность довериться Богу и научиться от Него, а трагедия. Такая опасность сидеть на двух стульях, опасность быть одной ногой в мирских ценностях, а другой в христианской вере, опасность быть со Христом, когда строятся планы о спасении, и ставить Христа и Его ценности на второй план, когда речь идет о земных интересах, является самой коварной. Иоанн Златоуст так писал об этом: «*Всего неприличнее и несвойственнее христианину — искать праздности и покоя; ничто так не противно призванию нашему и воинствованию, как сильная привязанность к настоящей жизни. Твой Владыка был распят, а ты ищешь покоя? Твой Владыка был пригвожден, а ты предаешься удовольствиям? Это ли дело благородного воина?*».

Павел пишет о людях, «**о которых часто говорил**», а теперь говорит «**со слезами»**, потому что они не осознают своих пороков, живя наполовину интересами мира сего. Слезы Павла лились, потому что истинная любовь плачет, когда видит поступки верующих, которые похожи на врагов креста Христова. Эти христиане не делали явных беззаконий, иначе их бы отлучили от церкви, но они своим поведением и своими ценностями исподволь направляли церковь не на духовный рост и не на более глубокое познание Бога и подчинение Христу, а на увлечение своими интересами. Их духовные ориентиры были направлены в другую сторону. Слезы лились еще и потому, что жизнь таких христиан затмевала истинное значение креста и любви Господа, проявленной к нам, что они незримо наносили вред церкви Божьей, расхолаживая ее в беге к финишу — Царству Божьему. Такие люди фактически похожи на идолопоклонников, только идолы у них разные и замаскированные. У одних идол — деньги, у других — работа, у третьих —чрево и пища, у четвертых — комфорт, у пятых — человеческая слава, у шестых — дети и их престиж, у седьмых — только его семья и ничего и никого более, у восьмых — самореализация; у девятых — только общение, работа языком и более ничего; у десятых — направленность всех сил только на себя, вовнутрь, а не вовне, их не интересует погибающий мир и т.д. Это — ложные боги. О таких людях Апостол говорил ранее: «**Станем есть и пить, ибо завтра умрем**» (1Кор.15:32). Стремление бежать за земными благами, потому что жизнь коротка, является коварным обманом, который заслоняет истину: «Так как земная жизнь коротка и временна, надо все использовать для небесных и вечных сокровищ». Кто не понимает этого, тот еще далеко не во всем доверяет Христу, тот ищет удовлетворения здесь и сейчас. «**Их бог — чрево**» в том смысле, что они руководствуются только своими физическими и материальными желаниями, угождая плоти. Мудрые учили так: «*Мы едим, чтобы жить, а не живем, чтобы есть*». «**Слава их в сраме**». Вместо того чтобы воздавать славу Богу, они ищут похвалы у людей, хвалятся своими материальными успехами, поездками по странам мира, гордятся поступками, которых следовало бы стыдиться. Делать неугодное Богу — грех, но этот грех отягощается, если нет стыда и сокрушения, и он увеличивается еще более, если человек хвалится этим. Мысли о вечном не занимают всего сердца таких людей, они живут так, как будто будут вечно жить на земле. Жизнь таких христиан полностью противоположна тому, чему учит крест Христов. Эти люди вошли в церковь из мира, но мир не вышел из них полностью. Они отдали что-то Христу, но не отдались Ему полностью, не отдали Господу все сферы своей жизни. Если Христос был распят за нас, то и мы должны распять свои грехи и ценности мира, чтобы приобрести небесные ценности. Апостол так говорит об этом:

Рим.12:1,2: «**Итак умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую благоугодную Богу, для разумного служения вашего, и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная**».

Гал.5:24: «**Но те, которые Христовы, распяли плоть со страстями и похотями**».

Гал.6:14: «**А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня мир распят, и я для мира**».

 Крест выражает состояние души, выступившей на борьбу за дело Христа, души, готовой на смерть земную ради жизни вечной, души, которая не ищет покоя, а ищет того, как прославить своего Спасителя. Известный миссионер Х. Тейлор писал: «*Невозможно принести плод, не приняв на свои плечи крест. Неужели в мире есть два Христа — беззаботный Христос для беззаботных христиан и Христос, страдающий для горстки исключительных христиан? Нет, есть только один Христос. Готовы ли мы пребывать в Нем и таким образом приносить плод?*». Бог спас нас, чтобы преобразить в Свой образ и ввести в вечность, а мы часто привязываемся цепями своих интересов к земному; Бог желает нам дать тела духовные, нетленные, которые ни в чем не будут иметь нужды, а мы часто привязываемся к земным потребностям тела и исполняем желания плоти с усердием.

 И, как бы подводя итог, Павел утверждает, что «19 **их конец — погибель…, они мыслят о земном**». Если мысли о земном преобладают, то они начинают господствовать и вытеснять Христа с первого места в жизни, а потом и вообще Христу отводится неподобающее место, и такой человек перестает жить Господом и сам себе избирает погибель. Злом является не пища, а все усилия только на нее; злом являются не деньги, а сребролюбие, любовь к деньгам и стремление всеми силами к богатству, даже если ты нищий; злом является не уважение со стороны людей, а поиск этого уважения и человеческой славы вместо поиска славы Божьей, т.е. тщеславие. Апостол Иоанн предостерегает:

1Ин.2:15-17: «**Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек**». Важно не любить, не привязывать свое сердце к похоти плоти (не жить во власти чувств, не идти на поводу греховных желаний плоти). Важно не привязывать сердце к похоти очей (не желать себе того, что ты видишь у других и чего нет у тебя, но что будет вредить духовному состоянию). Важно не поддаваться и гордости житейской и вовремя гасить нечестивые амбиции, что у меня все материальное должно быть лучше, чем у других. Важен центр мыслей, направление устремлений нашего сердца, самая драгоценная жемчужина на поле нашей жизни — будущее Царство Божье, за которую мы должны быть готовы отдать все земное. Отдать все, а не часть. Прекрасно пишет об этом служитель Божий Джоветт: «*Многие христиане удовлетворены, если цена не слишком высока и не требует от них жертвы. Они отдают то, расстаться с чем не составляет для них особого труда. Они охотно жертвуют до тех пор, пока это не затрагивает саму их жизнь; когда же от них требуется отказаться от чего-то поистине жизненно важного, оказывается, что их след простыл. Как только на горизонте появляется Голгофа, они начинают искать безопасности уединения*». Дорогие братья и сестры! Самодовольное христианство появляется тогда, когда мы не хотим знать полную истину, когда не хотим идти до конца, до креста и распятия плоти и мирских ценностей, когда не говорим в сердце в смиренной радости «Да будет воля Твоя», когда не ищем изо всех сил Царство Божье, а прилепляемся к тому, что под ногами, а не в небесах.

*Вот разговор двух людей, которые имеют разные ценности.*

*— Кем ты хочешь видеть своего сына, когда он вырастет?*

*— Любящим Господа.*

*— Ты не понял вопроса.*

*— Нет, ты не понял ответа.*

Нам надо научиться со всем старанием отдавать то, что невозможно удержать вечно, чтобы приобрести то, что никогда невозможно потерять. В противном случае нас ожидают разочарование и депрессия, а они наступают тогда, когда мы забываем, что сделал для нас Бог. Амвросий Медиоланский говорил: «*Богатство для порочных — препятствие, а для добрых — пособие к добродетели*». Все зависит от нашего сердца и от любви к Богу и ближним. Мы все время делаем выбор, но мы не всегда осознаем, что этот выбор все время влияет на нашу вечность. «*Существует достаточно света для тех, кто хочет видеть, и достаточно мрака для тех, кто не хочет*», — писал Блез Паскаль. Наше сердце только тогда будет чистым, когда оно желает того, чего желает Бог.

 Некоторые могут спросить: «Так что, не надо ездить на отдых, покупать хорошие машины, иметь комфортную обстановку?». Конечно, все это можно делать, если у нас есть такие возможности. Но при этом важно, чтобы:

\* это не стало нашей целью, чтобы мы не направили сюда все силы и средства, чтобы это не стало той вершиной, к которой мы стремимся и тем самым мыслим о земном;

\* чтобы эти события мы не приравнивали к духовному успеху, к духовным победам и духовному росту;

\* чтобы наше христианство не стало соблазном для ближних;

\* чтобы это не заслоняло Христа, Который ради нас и нашего будущего претерпел крест и посрамление, чтобы подготовить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам, подготовить царственное священство, которое бы стремилось к «**наследству нетленному чистому, неувядаемому, хранящему на небесах для вас, силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время**» (1Пет.1:5).

 Важный критерий, по которому определяется граница любви к этому миру: на каком месте в нашей жизни находится Христос, какую славу я воздаю Ему своими поступками, как я использую те блага, которые Бог подарил мне? Великое коварство дьявола — уводить от вечных благ через блага временные, уводить от духовного через плотское. Каждый пусть исследует себя в этом вопросе, чтобы не стать человеком, который мыслит преимущественно о земном. Самые лучшие инвестиции — в любовь к ближнему. В конечном итоге, самый бедный и несчастный тот, кто не имеет Божественной цели. Не надо забывать, что все посылает нам Бог. И если у нас стоит выбор, куда направить свои средства, то мы должны молиться приблизительно так: «Господи, дай правильно распорядиться мне тем, что принадлежит Тебе». И тогда, поступая по совести, мы научимся собирать сокровища на небесах, тогда мы научимся понимать смысл великого приобретения «**быть благочестивым и довольным, ибо мы ничего не принесли в мир, явно, что ничего не можем и вынести из него. Имея пропитание и одежду, будем довольны тем**» (1Тим.6:6-8), тогда мы научимся понимать, что значит «**ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» (Мф.6:33).

 Павел направляет наш взгляд и все мысли на небеса как место обитания Бога. Он говорит о том, что верующие не являются вечными гражданами земли, которая сгорит, но они являются вечными гражданами небесного града, нового неба и новой земли. Если мы верим, что не все ограничивается земным существованием, то это дает нам силу не цепляться во что бы то ни стало за земные ценности и ради их достижения идти на нарушение воли Господа, Который любит нас больше, чем мы любим самих себя, и приготовил для любящих Его то, что не может вместить ум человека. И мы должны любить Господа и ближних и жить ради других, потому что, живя ради других, мы не отказываемся от своей личной жизни, но расширяем ее границы, делаем ее богаче и прекраснее, улучшаем состояние своего сердца и своих мыслей, уподобляемся Христу. Нам важно исполнить волю Божью о нас, а все остальное — частности. Ты смотришь на землю и ждешь земных благ, а надо смотреть на небо и ожидать Даятеля благ, ожидать Его Пришествия. Мысли истинного христианина направлены туда, где находится Христос и откуда Он явится, чтобы привести верующих к цели, ради которой Господь сошел на землю, умер и воскрес. Павел направляет наш взгляд на конечную цель — получение нетленного тела для Царства Божьего при воскресении праведных:

«20 **Наше же жительство — на небесах, откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа,** 21 **Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действует и покоряет Себе все**»

Ты заботишься о своем временном теле больше, чем о вечном, но какой в этом смысл, если ты все силы отдаешь на физическое уничиженное тело, ревнуешь о плотском, когда Бог даст тебе тело духовное, преображенное, славное? Тело будет иметь другой образ, другую природу, оно облечется в бессмертие, и это будет наше тело. Нынешнее тело уничижено нашим грехом: оно временно, смертно, подвержено болезни и тлению, оно зависит от многих условий и находится в плену обстоятельств (голод, холод, раны, старение, разложение и т.п.). Нетленное, преображенное тело будет преображено силой Божьей так, что оно будет подобно славному Телу Христа. Это так славно и так величественно, что не всегда можно найти аналогию в земной жизни. Наше тело будет сообразно тому Телу, которому поклоняются ангелы, которое сидит одесную Отца! Тело Христа после воскресения не имело материальных препятствий, оно могло мгновенно перемещаться в любую точку (Ин.20:19-26), оно было славным, оно могло вести себя как и материальное (Ин.21:9-13). Вот только некоторые штрихи, которые дает нам Писание о нетленном теле после воскресения праведных и его отличии от нашего нынешнего тела:

1Кор.15:42-44: «**Так и при воскресении мертвых: сеется в тлении, восстает в нетлении; сеется в уничижении, восстает в славе; сеется в немощи, восстает в силе; сеется тело душевное, восстает тело духовное. Есть тело душевное, есть тело и духовное**».

Величайшие отличия состоят в следующем:

1. Тленное — нетленное. Новые тела не будут знать болезней, смерти, усталости, старения, они будут вечными, нетленными, совершенными.
2. Уничижение — слава. Новые тела будут обладать величием и славой, они будут не только бессмертными, но и славными и усовершенствованными для служения Творцу.
3. Немощь — сила. Новые тела будут обладать силой, не будут зависеть от материи, пространства и времени, будут обладать огромными возможностями (например, мгновенное перемещение).
4. Душевное — духовное. Новые тела будут духовными, они будут находиться под господством духа, а не души, они будут испытывать полноту блаженства, верующие полностью станут духовными существами и не будут ограничены физическим миром.Духовные тела превосходят физические, они включают все возможности физического тела и несравненные возможности тела духовного.

Будущее Царство Божье, вечное единство со Христом — вот та драгоценная жемчужина, которую найдя, истинное чадо Божье идет и продает все, что имеет и приобретает ее (Мф.13:45,46). Готовы ли мы к такой системе ценностей, или держимся за все старое и тленное и в себя, а не в Бога богатеем?

Цепи сегодняшних привязок к временному надо разрывать верой в будущее и устремлением собирать сокровища на небесах. Уже только от того, что Бог приготовил любящим Его, захватывает дух и сердце направляется на небеса «**откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа**». Для нас Пришествия Христа и первое воскресение — это самое радостное событие, которое должно заполнять всю нашу жизнь. Оно непременно будет. Если всесильный Бог сотворил мир из ничего, то для Него нетрудно воскресить к существованию некогда уже существовавшее, воскресить наши тела и сделать их совершенными, воскресить землю и природу, воскресить и обновить Вселенную, полностью освободив ее от греха. Будущее воскресение праведных — это не сказка, а реальное событие, которому предстоит сбыться и которое обещал Сам Бог. Бог подарил людям не какую-то великую идею, Он отдал Себя Самого ради нас и воскрес, чтобы воскресить нас из мертвых для вечного блаженства. Это будущее событие превосходит все наше воображение, оно захватывает наш дух, оно открывает смысл жизни и дает ясную надежду, оно является тем, ради чего стоит жить, трудиться, верить и с любовью служить Богу и друг другу.

 Дорогие братья и сестры! Во все века Бог искал и сегодня ищет людей, которые будут служить Ему с радостью, которые будут прославлять Его имя и которые желают достичь вечности с Ним более, чем получить все богатства этого мира. Давайте будем отказываться от мирских ценностей и благ ради того, чтобы стать теми, кого ищет наш Спаситель! Ничего прекрасней во Вселенной нет и быть не может.

Итак, отметим в ***заключение***:

***Земные привязки коварны и ведут в погибель, а небесные ценности через терпение ведут к славному преображению для вечной жизни с Богом***. Для участия в воскресении праведных и получения нетленного тела необходимо:

1. Твердо верить в Господа и Его обетования будущего для верных Ему, избирать небесные и вечные ценности и всеми силами убегать от материальной зависимости, от хождения по плоти, а не по духу, от преобладающих целей и мыслей о земном, заменить стремление к комфорту стремлением служить Богу и исполнением Его воли во всех обстоятельствах.
2. С великим энтузиазмом и настойчивостью во всем уподобляться Христу, подражать Ему во всех своих земных поступках и целях, взирая на героев веры, которые, подобно Апостолу Павлу, жертвенно отдавали все земное ради будущей вечной славы.
3. Принять на свои плечи крест терпения и с Божьей помощью распинать в себе все греховное, плотское, временное, избирая вечные ценности Христа.

 Итак, ***для достижения славного преображения и вечного жительства с Господом избирай вечные ценности, постоянно разрывая верой и терпением цепи гибельных земных привязок***. Аминь.

**Войти в святой град воротами**

Отк.22:11-21: «11 **Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще.**12 **Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его.** 13 **Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний.** 14 **Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни и войти в город воротами.** 15 **А вне - псы и чародеи, и любодеи, и убийцы, и идолослужители, и всякий любящий и делающий неправду.** 16 **Я, Иисус, послал Ангела Моего засвидетельствовать вам сие в церквах. Я есмь корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя.** 17 **И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром.** 18 **И я также свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей;** 19 **и если кто отнимет что от слов книги пророчества сего, у того отнимет Бог участие в книге жизни и в святом граде и в том, что написано в книге сей.** 20 **Свидетельствующий сие говорит: ей, гряду скоро! Аминь. Ей, гряди, Господи Иисусе!** 21 **Благодать Господа нашего Иисуса Христа со всеми вами. Аминь**».

Афонский старец Паисий Святогорец (1924-1994) высказал мысль, с которой сегодня согласится всякий истинный верующий: «*Я бы сошёл с ума от несправедливости этого мира, если бы не знал, что последнее слово останется за Господом Богом*». Глядя на этот разрушающийся мир, я прихожу в недоумение, как сегодня люди вообще могут жить без Бога, без веры и конечной цели, без смысла жизни. Как это прекрасно, что, несмотря на все трудности, мы можем от чистого сердца благодарить Бога за то, что Он любит нас, что Он всегда рядом, что Он верен! Как прекрасно благодарить Господа за то, что Он даёт не то, что мы желаем, а то, что нам надо для достижения Царства Божьего! Мы всё ближе подходим к такому этапу последнего времени в жизни Церкви, о котором предупреждал наш Господь: «**И, по причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь**» (Мф.24:12). Мы всё чаще и чаще встречаемся с несправедливостью, беззаконием, лицемерием, двойными стандартами, прагматизмом и эгоизмом не только в мире, но и в церкви. Но наша цель не изменяется, нам важно достичь Царства Божьего и войти в Небесный город воротами. Что для этого надо делать и как строить свою жизнь в последнее время нынешнего века? Самое важное, чтобы христиане в кипучей деятельности или в духовном засыпании не отошли от основной цели — достичь воскресения праведных, жить ожиданием встречи со Христом.

Слово Божье учит нас, чтобы мы не падали духом и не ожидали лучших времен до времени Пришествия Христа. Только когда придет Господь, тогда полностью восторжествуют любовь и правда. А сегодня мы готовим свои сердца к этому чудному моменту. Мы знаем, что победа за Господом, а мы идём за Победителем, мы имеем великие обетования Бога о вечном и блаженном Царстве с Ним, если не ослабеем и останемся верными Ему: «**Итак не оставляйте упования вашего, которому предстоит великое воздаяние. Терпение нужно вам, чтобы, исполнив волю Божию, получить обещанное; ибо еще немного, очень немного, и Грядущий придет и не умедлит. Праведный верою жив будет; а если кто поколеблется, не благоволит к тому душа Моя. Мы же не из колеблющихся на погибель, но стоим в вере к спасению души**» (Евр.10:35-39).

Господь призывает нас к долготерпению и учит: «**Претерпевший же до конца спасется**» (Мф.24:13). Пока не установлена власть антихриста и не начались самые жестокие гонения и великая скорбь, «**какой не было от начала мира доныне, и не будет**» (Мф.24:21), мы имеем благословенное время для подготовки своих сердец к вечности, для преображения в образ Христов. И поскольку «**многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие**» (Деян.14:22), то верующие не должны ожидать того, что до времени Пришествия Господа когда-то будет лучше. Не надо ожидать, что мы не будем претерпевать великую скорбь, которую Церковь пройдет для очищения сердец и переплавки веры до чистоты золота, «**дабы испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа**» (1Пет.1:7). Не надо ждать, что до установления Царства Господа на земле будет лучше, легче, проще. Такого не будет. Трудности будут нарастать. Пока есть свобода верить и дышать, нам надо запасаться маслом веры и добродетелей сегодня, учиться достойно переносить скорби и испытания сегодня, чтобы ходить перед Богом, а не перед людьми. Нам надо учиться жить полноценной жизнью прямо сейчас, потому что реально мы возрастаем в вере и любви только сегодня и только сегодня можем реально славить Господа, готовя себя сегодня к завтрашнему дню. Жизнь предназначена не для наслаждений и не для страданий, а для Божьего дела и для исполнения небесного предназначения, которое мы должны довести до конца. Жизнь верующего человека каждое мгновение может наполняться небесным смыслом, и это не зависит от обстоятельств, а зависит от нас. Трудности будут всегда, а время нашей жизни течёт без остановки и его нельзя вернуть обратно. Всё, что может прославить Господа, и всё то, что имеет значение для вечности, нужно делать сегодня, иначе мы ничего не успеем совершить для вечности. Эта же мысль явно отражена в самых последних стихах Откровения: «11 **Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще.**12 **Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его**». Господь говорит, что святость, истина и любовь должны постоянно проявляться у верующих, несмотря на все обстоятельства. Верующие люди так часто просят у Бога, чтобы изменились обстоятельства, но мы часто не задумываемся, что Бог допускает эти обстоятельства, чтобы изменились мы, притом изменились к лучшему. В словах «**Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще**» речь идёт не о разрешении на грех неверующим, но приводится констатация того факта, что поляризация в жизни и во взглядах верующих и нечестивых будет увеличиваться. До момента Пришествия Христа у каждого есть ещё время сделать свой выбор в пользу Бога и укрепиться на этом пути. Если люди не принимают Господа во времена благоприятные, если, слушая Слово Божье и зная будущий суд и Пришествие Христа, люди не раскаиваются, то они, в своём большинстве, не примут Иисуса и в последний момент особых судов Божьих и излияния Его гнева, но будут еще больше ожесточаться и приготовят себе будущее в аду. Люди, которые не прислушиваются к данному Божьему пророчеству, будут продолжать делать зло. Мы читаем в Отк.16:11 о реакции грешников на суды пятой чаши: «**И хулили Бога небесного от страданий своих и язв своих; и не раскаялись в делах своих**». То же самое мы читаем при суде шестой трубы, когда умерла третья часть людей: «**Прочие же люди, которые не умерли от этих язв, не раскаялись в делах рук своих, так чтобы не поклоняться бесам и золотым, серебряным, медным, каменным и деревянным идолам, которые не могут ни видеть, ни слышать, ни ходить. И не раскаялись они в убийствах своих, ни в чародействах своих, ни в блудодеянии своем, ни в воровстве своем**». (Откр.9:20,21). Если после таких потрясений и судов нет прозрения, то это говорит, что грех настолько сильно овладевает человеком, что он уже становится его полным рабом. Такие люди, добровольно отвергнувшие Бога, в своей гордыне и своих планах, которые терпят явный крах на их глазах, будут опять обвинять Бога, а не себя. Они, не раскаиваясь в грехах и не сокрушаясь перед величием Божьим, будут вновь искать виновных на стороне, виновных вне своего сердца и кричать: «Ну где ваш Бог!». И таким людям Слово Божье заранее говорит со всей прямотой: «Если у вас Бог будет на обочине жизни, то вы пойдёте на обочину вечности — на вечные мучения. Но это только у вас, в ваших ценностях и целях, в вашем образе жизни. На самом деле Бог— живой и любящий Царь царей, и Он даст силы верным Ему быть святыми в самые трудные дни». Только люди, любящие Бога, войдут в вечный град воротами, войдут достойно и с радостью. Если человек принимает Христа и в корне меняет свою жизнь, то у него будет постоянное желание еще более утвердиться в состоянии любви к Богу и святости перед Ним. И именно к такому состоянию мы должны стремиться в последнее время с особой силой. Мы не смогли бы сделать это только своей силой. Но Господь помогает верным, которые взывают к Нему: «Господи, сделай с моей жизнью то, что Ты хочешь и что я сам не могу».

 Бог не играет словами, Его слово непременно исполнится. Господь говорит не о формальной вере, а о той живой вере, которая действует любовью, которая проявляется в делах и добрых плодах и получает воздаяние: «**12** **Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его**». В оригинале стоит слово «воздаяние», а не «возмездие», потому что воздаяние несёт смысл награды для верных. Плоды нашей жизни определяют наш характер. Тот, Кто дал нам жизнь, определяет, чего она стоит в будущем по нашему настоящему отношению к Богу и к людям. Он говорит нам через Своё Слово: «**Дети мои! станем любить не словом или языком, но делом и истиною**» (1Иоан.3:18). Апостол Петр даёт ясные критерии свободного входа в Царство Господа: «**То вы, прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь. Если это в вас есть и умножается, то вы не останетесь без успеха и плода в познании Господа нашего Иисуса Христа. А в ком нет сего, тот слеп, закрыл глаза, забыл об очищении прежних грехов своих. Посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь, ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа. Для того я никогда не перестану напоминать вам о сем, хотя вы то и знаете, и утверждены в настоящей истине**» (2Пет.1:5-12). Наше христианство ничего не стоит, если мы не меняемся к лучшему.

 Читая последние слова Откровения, люди должны знать, что с ними говорит Творец всего видимого и невидимого, что не всегда так будет, как сейчас, что не мы, а Бог меняет условия существования и воздаёт каждому по его отношению к Создателю. Господь подтверждает истинность сообщения силой Своего авторитета. «13 **Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний**». Господь есть Бог, Его бытие — вечно, Он был до начала творения и пребудет после того, как всё временное перестанет существовать. Он управляет всем, и Он направляет ход истории к совершенству для тех, кто верит в Него и следует за Ним. Он — изначально сущий, как нет ничего старейшего Его, так и Его власти и Божественному Царству не будет конца. Слово Господа Иисуса Христа непременно сбудется, «**ибо все обетования Божии в Нем "да" и в Нем "аминь", — в славу Божию**» (2Кор.1:20). В Божьей истине нет места теории относительности, Слово Божье не подвластно времени и возрасту. Только Бог может превратить испорченную грехом душу в шедевр благодати через послушание Его Слову и Его воле; только Бог указывает нам верный путь в вечное Царство; только Он никогда не отдаёт никому тех людей, которые отдали Ему свои сердца; только Он верно указывает на будущее, на конец века сего и на то, как надо вести себя в последнее время. В этом и состоит истинная свобода человека, познавшего Христа. Верно заметил Божий служитель Джон Пайпер: «*Свобода — это когда человек выбирает то, о чём он не будет жалеть в вечности*». Мы должны жить и поступать так, как это сообразуется с Божьими планами в вечности и с Божьими планами во время земной жизни. Мы не являемся просто очевидцами этой жизни, но являемся её участниками, совершаем поступки, которые определяют наше будущее в зависимости от того, соответствует ли наша жизнь воле Божьей. Сколько бы мы ни учились, все равно невозможно только теоретически познать Бога, потому что Он познается не наукой, а верой и Духом Святым, Он познается в исполнении Его совершенной воли. А Его воля указана в Слове Божьем и в Его заповедях. Поэтому Господь говорит: «14 **Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни и войти в город воротами**» (Откр.22:14). Здесь речь идёт об исполнении всех заповедей Господних, включая и заповеди Откровения. Вечную жизнь наследуют те, кто верит и потому исполняет заповеди Господа. Господь предупреждает о тяжелейших последствиях тех, кто будет прибавлять или отнимать что-то от Божьих истин, искажая их и вводя в заблуждение людские души: «18 **И я также свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей;** 19 **и если кто отнимет что от слов книги пророчества сего, у того отнимет Бог участие в книге жизни и в святом граде и в том, что написано в книге сей**». Это предупреждение важно потому, что в самые тяжкие дни уже не будет времени для исправления, но при этом будет самое сильное обольщение, устоять в котором возможно только имея твердую веру и знание полноты истин о будущей окончательной победе Господа. Апостол Павел так говорит о людях, которые отвергнут Божью защиту и будут пленены ложью во время появления беззаконника: «**Того, которого пришествие, по действию сатаны, будет со всякою силою и знамениями и чудесами ложными, и со всяким неправедным обольщением погибающих за то, что они не приняли любви истины для своего спасения. И за сие пошлет им Бог действие заблуждения, так что они будут верить лжи, да будут осуждены все, не веровавшие истине, но возлюбившие неправду**» (2Фес.2:9-11). И если сегодня мы не всегда можем дать правильную оценку событиям и личностям, то без водительства Духа Святого это тем более будет невозможно в конце нынешнего века. Вот почему идёт такое строгое предупреждение Господа для всех нас о важности точного исполнения Божьих повелений и того, что написано в Откровении.

Несоблюдение заповедей, неверие и отвержение Господа, поклонение зверю вместо Бога навсегда удаляет людей от Царства Божьего. «**15 А вне — псы и чародеи, и любодеи, и убийцы, и идолослужители, и всякий любящий и делающий неправду**». Это добавление к тому списку, который был приведён ранее о второй смерти, т.е. о тех, кто будет навечно отделен от Бога. О второй смерти мы читаем в Отк.21:8: «**Боязливых же и неверных, и скверных и убийц, и любодеев и чародеев, и идолослужителей и всех лжецов участь в озере, горящем огнем и серою. Это смерть вторая**».

В перечень людей, которых постигнет вторая смерть и которые будут вне Царства, таким образом, входят:

1. *Боязливые* — те, которые ушли от Бога, боясь и избегая трудностей, бедствий, страданий, насмешек, гонений из-за веры в Господа. Из-за трусости отрицается Христос ради своей безопасности и комфорта.

2. *Неверные* — это те, которые отказали Господу в доверии и предпочли доверять греховным ценностям мира. Они отказались от благодати и жили в неверии, поставили выше временное , чем вечное.

3. *Скверные* — это те, чьи сердца пропитаны мерзостями мира сего и которые приняли то, что высоко у людей, но является мерзостью перед Богом.

4. *Убийцы* — это те, кто ради достижения собственных целей шли «по трупам», грубо, жестоко, коварно, без всякой любви и милосердия, явно или скрыто совершали убийство нелюбовью.

5. *Любодеи* — это блудники как духовные, которые предают дело Божье, так и физические, совершающие половые грехи и ведущие аморальный образ жизни.

6. *Чародеи* — те, которые используют бесовские силы для достижения своих целей и имеют контакт со злыми духами.

7. *Идолослужители* — те, которые поклоняются не живому Богу, а идолам и лжебогам.

8. *Все лжецы* — это обманщики, это те, которые искажают истину, живут без Бога и других сбивают на ложный путь, отвергая Христа жизнью.

9*. Псы* — это совершенно безнравственные люди, которые без всякого уважения обращаются со всем святым («**не давайте святыни псам**» — Мф.7:6); которые игнорируют Бога; это также те, которые отпали от Бога и возвратились к прежней греховной жизни («**пес возвращается на свою блевотину**» — 2Пет.2:22).

10. *Любящие и делающие неправду* — это те, кто не только живет во лжи, но и любит ложь и неправду, любит грех и делает его.

 Страшно попасть в этот список. Мы должны всё время бодрствовать и понимать, что, когда придёт Господь, изменить что-то в жизни никто уже не сможет.

Мы либо живём со Христом, либо ведём жизнь против Него. Ни один человек не может избежать этого выбора. Каждый из нас становится либо христианином, любящим Господа, либо христоборцем, который будет служить дьяволу. Третьего пути нет, у веры нет нейтралитета. Истинная вера в Господа даёт силы человеку. Иоанн Златоуст писал: «*Грех делает человека трусливым, а жизнь по правде Христовой делает его смелым*». Он также утверждал: «*«Из всех недугов, обременяющих человеческую природу, нет ни одного —- ни душевного, ни телесного, который не мог бы получить исцеления из Писания*». Для стойкости в вере нам важно твердо знать Писание и исполнять его без искажений. Жить по правде Христовой нужно всегда, а для этого всегда в центре жизни и на первом месте должен быть Христос, а главной целью должно быть достижение Царства Божьего и прославление имени Господа во всей полноте. Эта великая цель, которая даёт свободу во всех обстоятельствах и дает возможность извлекать драгоценное даже из самых больших трудностей. Ложные мысли, ложные слова, ложные цели, ложные устремления, ложные чувства, ложные желания, ложные действия ведут людей к отречению от Бога и к вечной трагедии. Этот мир и его ценности ведут только к трагедии, потому что мир никогда не исполняет своих обещаний.

Нам важно вырваться из ценностей этого мира и жить будущей вечностью уже здесь на земле. Николай Сербский (1861-1956) писал: «*Подобно тому, как люди идут на войну не для того, чтобы наслаждаться войной, но для того, чтобы спастись от войны, также и мы приходим в этот мир не для того, чтобы наслаждаться им, а для того, чтобы спастись от него. Люди идут на войну ради чего-то большего, чем война, так и мы приходим в эту временную жизнь ради чего-то большего, чем она —- ради жизни вечной. И как солдаты с радостью думают о возвращении домой, так и христиане постоянно помнят о конце своей жизни и возвращении в свое Небесное Отечество*». Важно, где наш дом и где наше сокровище и сердце. Будущим Царством надо жить и этому надо служить во всех обстоятельствах, на каждом месте, в каждом, пусть даже в самом незаметном служении. Важна верная цель и верные мотивы служения этой цели с побеждающей и торжествующей верой. *Известна одна из историй, когда 35-й Президент США Джон Кеннеди* (1961-1956), *который приехал с визитом в космический центр NASA, увидел уборщика с метлой в руках и спросил его, что он тут делает. И уборщик ответил: «Господин президент, я помогаю в запуске человека на Луну».* И если у этого человека, который трудился на временный космос, были такие сильные устремления и цели, то тем более у христиан, которые являются детьми Божьими и устремлены в вечное Царство Божье, должны сиять побеждающий дух и радость от служения такой великой цели вечного блаженства с Богом и прославления Его имени. Выше и прекраснее этой цели нет ничего во Вселенной.

Достижение Царства — не сказка и не мечта, но реальная и самая прекрасная цель. Об этом говорит Сам Господь, Сам Богочеловек Иисус Христос, являющийся по плоти потомком Давида. Он пришел на землю в образе человека и умер за нас, чтобы мы с Его помощью могли достичь вечного блаженства: «16 **Я, Иисус, послал Ангела Моего засвидетельствовать вам сие в церквах. Я есмь корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя.** 17 **И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет: прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром...** 20 **Свидетельствующий сие говорит: ей, гряду скоро! Аминь. Ей, гряди, Господи Иисусе!**». В пророчестве о Христе Его Первое Пришествие в мир подобно восхождению утренней звезды, которая знаменует наступление вечного царства любви и света. Дух Святой и Невеста-Церковь приглашают присоединиться к их призыву всех, кто слушает слова Откровения и принимает их верой. Мы слышим здесь приглашение прийти к Богу через благовествование из трех источников: 1) от Духа Божьего (Дух говорит, это Слово Бога, записанное в Библии); 2) от Церкви-Невесты (Невеста говорит); 3) от каждого человека, кто слышал и знает эту радостную весть о будущем явлении Христа во славе за Своими и о праведном суде Божьем (и слышавший да скажет: прииди). Верующим людям важно доносить волю Божью и все будущие события для тех, кто не задумывается о вечности и живёт беспечно. Пришествие Господа неизбежно, неизбежен и Божий гнев на неверие и нечестие. Знание этих истин и умалчивание о них свидетельствует о слабости веры. В таких обстоятельствах, по словам одного из Отцов церкви, «*молчанием предаётся Бог*».

Все, жаждущие правды Божьей, люди всех поколений до Пришествия Господа, могут брать воду жизни (вечную жизнь) даром, по благодати, потому что Своей смертью на кресте Господь уплатил за то, что теперь предлагает всем как дар. Господь говорит о неотвратимости Своего Пришествия: «**Ей, гряду скоро**!». И нам важно жить этим Пришествием, ожидать это событие как самое светлое в жизни, желать всем сердцем Пришествия Христа с радостью, удалив всякий страх и сомнение, осознавая его как полное и окончательное избавление верующих от всякого зла и как наступление вечного блаженства с Господом. Мы должны бояться не Пришествия, а иметь страх неготовности к великой скорби, неготовности к Пришествию Спасителя, страх неготовности встретиться с Господом ещё до Его Пришествия. Наше ожидание Второго Пришествия и явления Господа во славе должно сопровождаться приобретением святости и благочестия, должно побуждать нас к освящению:

2Пет.3:11,12: «**Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам, ожидающим и желающим пришествия дня Божия, в который воспламененные небеса разрушатся и разгоревшиеся стихии растают?**».

Пришествие Христа — не какая-то очень отдалённая перспектива, но недалёкая реальность, к которой должны готовиться все церкви. Полнота нашего спасения будет реализована только после первого воскресения праведных, а оно наступит при Пришествии Христа. Поэтому ожидание Пришествия Христа — это *ожидание полноты спасения* и приобретения славных и нетленных тел всеми верующими всех веков и поколений. Апостол Павел пишет: «**И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков**» (1Кор.15:19). Любящий Господа христианин от всего сердца желает встречи со Христом, желает увидеть Его воочию, очищает свое сердце: «**Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист**» (1Ин.3:2,3). Награда от Господа и прославление Его плана спасения будет после возвращения Христа во славе, и награду получат те, кто подвизался добрым подвигом веры и возлюбил явление Его. «**Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил; а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный; и не только мне, но и всем, возлюбившим явление Его**», — пишет Апостол Павел (2Тим.4:7,8). Искренний служитель Божий Павел восклицает о своей цели и стремлении в жизни: «**чтобы достигнуть воскресения мертвых**» (Фил.3:11)

Ожидание Второго Пришествия всем сердцем и всем разумением является важным критерием живой веры. Насколько я сильно люблю Христа, настолько я сильно буду жаждать встречи с Ним, настолько жива моя вера, которая будет вести меня к подготовке для этой встречи себя и других. Первейшей задачей живой церкви является не создание «успешной церкви нашего времени», не построение грандиозных земных планов, а подготовка каждого члена церкви к Пришествию Господа и свидетельство об этом погибающему миру. Если невеста готовится к свадьбе и развивает активную деятельность, но не рада скорому приходу своего возлюбленного, то такая невеста является, по меньшей мере, странной, самовлюбленной и лицемерной. Нам важно в суете церковных будней не упустить главную цель нашей жизни. *Одна молодая христианка сказала как-то мне в беседе о будущем: «Я бы очень хотела еще успеть выйти замуж и вырастить детей, пока придёт Господь*». Да, вырастить детей для Царства Божьего — это хорошая цель, но она меркнет перед величием Пришествия Христа для установления царства любви и истины во всей Вселенной. Если христианин занят бурной деятельностью в церкви, но не живет жаждой скорейшего Пришествия Христа или боится Пришествия, то он более похож на лицемера, чем на верного слугу Христа. И можно с большой долей уверенности сказать, что такой христианин оставил первую любовь, за что Господь порицает Ефесскую церковь (Отк.2:4). Вера без ожидания Пришествия Христа — бесцельная вера, остановка на полпути перед Божьим чертогом, упование на изменение мира людьми, а не Богом, Который Один только и способен изменить всю Вселенную и человека в ней.

Поэтому верующие должны взывать к своему Спасителю с горячей мольбой: «Прииди». Мы должны верить в это событие и приближать его своей жизнью. И тогда исполнится последнее обетование, записанное в последней книге Писания «21 **Благодать Господа нашего Иисуса Христа со всеми вами. Аминь**».

Итак, отметим **в заключение**:

***Святая жизнь*** ***ожиданием Пришествия Христа и благовестие другим о последнем времени является важным критерием живой веры христианина***. Для уверенного вхождения в святой град воротами необходимо:

1. Жить христианской жизнью не в качестве наблюдателя за событиями последнего времени, а в качестве участника этого времени, верного последователя и свидетеля Христа, не ужасаясь поляризации общества и нарастанию греха.

2. Жить сегодня и отдавать все силы на служение, не ожидая лучшего и готовя себя и других к перенесению самых суровых скорбей, укрепляя веру молитвами, познанием истин Писания, самоотверженным трудом для Господа и благовестием о событиях последнего времени.

3. Поставить Христа в центр всей своей жизни, жить ожиданием Пришествия Христа, как будто Он может прийти сегодня, не бояться, а желать Пришествия и скорейшей встречи со Христом как полного торжества Божьего плана спасения.

Итак, ***для свободного вхождения в Царство Божье живи жизнью освящения и жаждой Пришествия Христа.*** Аминь.

**Самое пугающее предупреждение**

Мф.25:1-13: «1 **Тогда подобно будет Царство Небесное десяти девам, которые, взяв светильники свои, вышли навстречу жениху.**2 **Из них пять было мудрых и пять неразумных.**3 **Неразумные, взяв светильники свои, не взяли с собою масла.** 4 **Мудрые же, вместе со светильниками своими, взяли масла в сосудах своих.** 5 **И как жених замедлил, то задремали все и уснули.** 6 **Но в полночь раздался крик: вот, жених идет, выходите навстречу ему.** 7 **Тогда встали все девы те и поправили светильники свои.** 8 **Неразумные же сказали мудрым: дайте нам вашего масла, потому что светильники наши гаснут.** 9 **А мудрые отвечали: чтобы не случилось недостатка и у нас и у вас, пойдите лучше к продающим и купите себе.** 10 **Когда же пошли они покупать, пришел жених, и готовые вошли с ним на брачный пир, и двери затворились;** 11 **после приходят и прочие девы, и говорят: Господи! Господи! отвори нам.** 12 **Он же сказал им в ответ: истинно говорю вам: не знаю вас.** 13 **Итак, бодрствуйте, потому что не знаете ни дня, ни часа, в который приидет Сын Человеческий**».

Справедливо заметил один из служителей Божьих: «*Если праведный Господь не накажет современное общество, то Ему придется извиниться перед жителями Содома и Гоморры*». Современный мир настолько погряз в грехах и так далеко отступил от Бога, что уже черное считается белым, зло принимается как добро, а грех считается нормой. Так живет грешный мир, который семимильными шагами приближается к гибели в вечном огне ада. Земля горит от греха, но любовь Божья и Его долготерпение еще на какое-то время тушат пожар. Но не всегда так будет. Ничто на может спасти гордое человечество. Спастись могут верой в Господа лишь те люди, которые еще способны смириться, задуматься, покаяться и принять в сердце Христа и Его вечные ценности. Но нас, христиан, в последнее время особым образом должно волновать не только трагическое состояние отвергающих Бога людей, но, прежде всего, духовное состояние верующих, состояние церквей, наши личные отношения с Господом, наша готовность ко встрече с Ним в любой момент. Более ста лет тому назад английский проповедник и основатель Армии спасения Уильям Бут (1829-1912) сказал очень актуальную мысль для христианства XXI века, в которой он говорит о наметившейся уже тогда опасной тенденции смешения христианства с ценностями этого мира: «*Главной опасностью XX века станет религия, лишенная Святого Духа, христианство без Христа, прощение без покаяния, спасение без обновления, политика без Бога и небеса без ада*». Как это актуально сегодня для нас!

В последнее время (перед Пришествием Христа) будет то, чему мы являемся свидетелями уже сегодня и о чем предупреждал Господь и Апостолы:

«**И тогда соблазнятся многие, и друг друга будут предавать, и возненавидят друг друга; и многие лжепророки восстанут, и прельстят многих; и, по причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь**» (Мф.24:10-12).

«**Но Сын Человеческий, придя, найдет ли веру на земле?**» (Лк.18:8).

«**Ибо время начаться суду с дома Божия; если же прежде с нас начнется, то какой конец непокоряющимся Евангелию Божию? И если праведник едва спасается, то нечестивый и грешный где явится?**» (1Пет.4:17,18).

«**Да не обольстит вас никто никак: ибо день тот не придет, доколе не придет прежде отступление и не откроется человек греха, сын погибели, противящийся и превозносящийся выше всего, называемого Богом или святынею, так что в храме Божием сядет он, как Бог, выдавая себя за Бога**» (2Фесс.2:3,4).

«**Смотрите же за собою, чтобы сердца ваши не отягчались объядением и пьянством и заботами житейскими, и чтобы день тот не постиг вас внезапно**» (Лук.21:34).

«**Посему будем опасаться, чтобы, когда еще остается обетование войти в покой Его, не оказался кто из вас опоздавшим**» (Евр.4:1).

«**Подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут**» (Лук.13:24).

 Писание дает нам образ лжецеркви, великой блудницы, которая «**будет сожжена огнем**»: «**И услышал я иной голос с неба, говорящий: выйди от нее, народ Мой, чтобы не участвовать вам в грехах ее и не подвергнуться язвам ее**» (Откр.18:4).

 Все эти предупреждения заставляют нас бодрствовать и со страхом и трепетом совершать свое спасение (Флп.2:12), доверяясь силе и любви Спасителя. Но есть особо пугающие предупреждения в Писании, которые заставляют нас проснуться, ухватиться за Христа и во всем ставить Его на первое место в жизни, вырываясь изо всех сил из суеты и забот века сего и живя верой, действующей любовью. Такой самой пугающей притчей во всем Писании является притча о десяти девах. Эта притча не об атеистах, она не о тех, кто явно отвергает Христа, не о тех, кто не знает Его. Она повествует о тех, кто считает свои отношения с Богом очень близкими. В самом конце отверженные заявляют: «**Господи! Господи! Отвори нам**» (Мф.25:11). Всегда в Писании (так было и в еврейской традиции), когда идет повторение слов при обращении одних лиц к другим, это показывает наличие близких отношений тех, кто обращается, к тому, к кому обращаются:

«**Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?**»— обращается любящий Христос к Отцу Небесному (Мф.27:46).

«**Марфа! Марфа! ты заботишься и суетишься о многом**», — говорит Господь с любовью к Марфе, в доме которой Он находил покой и теплоту (Лук.10:41).

«**Сын мой Авессалом! сын мой, сын мой Авессалом! о, кто дал бы мне умереть вместо тебя, Авессалом, сын мой, сын мой!**» — оплакивает Давид своего мятежного сына (2Цар.18:33).

«**Но к Тебе, Господи, Господи, очи мои**», — восклицает в своем уповании и любви к Господу Давид (Пс.140:8).

 Притча о десяти девах — это притча не только об истинно верующих мудрых девах, но и о тех, кто заявил о своей вере, о тех, имена которых есть в церковных списках, но имен многих из которых нет в Божьей книге жизни. Она о тех, многие из которых имели ложные представления о своих отношениях с Богом и ложные ожидания. Эта притча о тех, многие из которых не видят себя глазами Бога, подобно тому, как не видели своего истинного состояния христиане Лаодикийской церкви и не видели ущербности своей религии фарисеи при Первом Пришествии Христа. К какой группе относимся мы сегодня? Мы все хотели бы быть в числе мудрых дев, быть участниками вечности со Христом и участниками самого счастливого события — брачного пира Церкви со Христом, иначе зачем мы вообще родились и зачем ходим в церковь.

Это — самая страшная притча, и чтобы конец нашей жизни был блаженным, мы должны иметь духовные уши, чтобы слышать, что она говорит нам, и иметь живую веру в силе Духа Святого, чтобы исполнять в своей жизни Божью волю о нас.

 Наш Господь не говорит загадками. Он говорит открыто, ясно и доступно. Он говорит о будущем, о вечности, о Своем Пришествии, о главной цели верующих — достичь Царства Божьего и прославить Христа. Он говорит эту притчу перед самым распятием, перед искупительной смертью за нас (Мф.26:1,2). Что бы сказал любящий отец своим детям перед смертью? Конечно же, он говорил бы самое главное. Так и Господь говорит Своим детям о самом главном: как не оказаться за вратами спасения. Впереди Он говорит о Пришествии (Мф.24), предупреждает об опасности прельщения верующих. Потом Он говорит о злом рабе, который не ожидает хозяина, а после притчи о десяти девах говорит притчу о талантах, в которой предупреждает, что если то, что дал Господь, не пускается в оборот и не умножается, то такой раб в Его глазах является лукавым и ленивым и выбрасывается во тьму внешнюю (Мф.25:30). Все эти притчи объединяет одна идея: спасающая живая вера всегда действенная и проявляет себя в делах любви.

 Дорогие братья и сестры! Отнесемся очень серьезно к этой притче и пусть каждый применит ее к себе, чтобы поправить светильники и сделать их постоянно горящими. «**Посему мы должны быть особенно внимательны к слышанному, чтобы не отпасть**», — сказано в Евр.2:1.

 «**Тогда подобно будет Царство Небесное десяти девам, которые, взяв светильники свои, вышли навстречу жениху**». Слово «тогда» указывает на время Пришествия Христа, о чем говорится впереди в Мф.24. «Будет подобно» означает, что в тот день Господень, когда придет Сын Человеческий и когда Он подвергнет испытанию сердца всех людей, считающих себя верующими, все обстоятельства, ситуация и принципы оценки людей Богом будут подобны тому, о чем повествуется в истории с десятью девами, приглашенными на брачный пир. Христос говорил притчу людям, большинство из которых были евреи, хорошо знавшие свадебные традиции. По древнему восточному обычаю, после обручения (обручение состоялось при уверовании и рождении свыше — 2Кор.11:2: ««**Ибо я ревную о вас ревностью Божиею; потому что я обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою**»), жених отправляется в сопровождении родных и друзей в дом невесты, которая ждет его в лучшем наряде, окруженная подругами. Свадебное торжество происходило обычно ночью, поэтому подруги невесты оставляли ее и шли с факелами и светильниками встречать жениха. Так как время прибытия жениха не бывало точно известно, ожидающие девы заранее запасались маслом на случай, если оно в светильниках выгорит, чтобы залить его в гаснущие светильники. Девы встречали жениха, возвращались с ним в дом невесты, а потом невеста, жених и все гости направлялись в дом жениха, где и проходило торжество. Обычно жених приходил ночью, и вся процессия шла с зажженными светильниками по улице от дома невесты до дома жениха. Свечение факелов должно было сопровождать процессию на всем пути до обители жениха, а сам светильник были знаком того, что имеющий его был участником свадебного пира. Званные входили на брачный пир, при этом двери затворялись, ставилась стража, и никто уже не мог войти на радостный праздник.

 Итак, девы выходят навстречу жениху. «2 **Из них пять было мудрых и пять неразумных.**3 **Неразумные, взяв светильники свои, не взяли с собою масла.** 4 **Мудрые же, вместе со светильниками своими, взяли масла в сосудах своих.** 5 **И как жених замедлил, то задремали все и уснули.** 6 **Но в полночь раздался крик: вот, жених идет, выходите навстречу ему.** 7 **Тогда встали все девы те и поправили светильники свои.** 8 **Неразумные же сказали мудрым: дайте нам вашего масла, потому что светильники наши гаснут.** 9 **А мудрые отвечали: чтобы не случилось недостатка и у нас и у вас, пойдите лучше к продающим и купите себе.** 10 **Когда же пошли они покупать, пришел жених, и готовые вошли с ним на брачный пир, и двери затворились**».

 Большинство комментаторов сходятся при толковании этой притчи по следующим моментам:

1. Приходящий за невестой жених олицетворяет Христа при Его Втором Пришествии.
2. Мудрые девы — члены Его Церкви, а неразумные — потухшие христиане, формальные верующие.
3. Крик в полночь **«вот, жених идет**» символизирует возвещение Пришествия Христа, как об этом сказано в 1Фес.4:16,17: «**Потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**». То же самое мы видим и в Мф.24:31: «**И пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их**».
4. Вхождение на брачный пир символизирует участие в брачном пире со Христом и вхождение в вечное блаженство Царства Божьего, как об этом сказано в Откровении: «**Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых. И сказал мне Ангел: напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии**» (Отк.19:7-9).
5. Ожидание жениха символизирует всю земную жизнь человека.
6. Замедление жениха и приход ночью означали для слушателей, что Пришествие будет не сразу, а пройдет значительная часть времени, причем перед приходом будет тьма и нужно будет пройти во мраке ночи через испытания так, чтобы светильники веры не погасли.
7. Затворенные двери брачного чертога, не допустившие опоздавших к жениху, означают вечное разделение с Богом, после которого нет уже покаяния и исправления.

Важным является толкование символов светильников и масла в них. Толкования на эту тему очень разнообразны.

 Некоторые считают, что светильники — это дух человека, а масло — это Дух Святой, живущий в человеке, помазанном Духом, или благодать Духа Святого. При этом идет ссылка на Писание:

Пр.20:27: «**Светильник Господень — дух человека, испытывающий все глубины сердца**».

Пр.24:20: «**Светильник нечестивых угаснет**».

Рим.8:9: «**Если же кто Духа Христова не имеет, тот и не Его**».

 Многие считают, что светильник — это вера, а масло — проявление этой веры в делах, плод веры: «**Итак, по плодам их узнаете их**» (Мф.7:20).

Многие отождествляют светильники, которые освещают дорогу к брачному пиру, со Словом Божьим, указывая на Пс.118: «**Слово Твое — светильник ноге моей и свет стезе моей**» (Пс.118:105). При этом исполнение Слова и жизнь по учению Христа есть мудрость и благоразумие, как учил Господь, а неисполнение есть безрассудство: «**Итак всякого, кто слушает слова Мои сии и исполняет их, уподоблю мужу благоразумному, который построил дом свой на камне; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и устремились на дом тот, и он не упал, потому что основан был на камне. А всякий, кто слушает сии слова Мои и не исполняет их, уподобится человеку безрассудному, который построил дом свой на песке; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и налегли на дом тот; и он упал, и было падение его великое**» (Мф.7:24-27). Исполнение Слова при этом отождествляется с маслом в светильниках, без которого нет живой веры и света.

 Все эти толкования являются правильными, но не полными. Например, толкуя светильники как веру, а масло как наличие Духа Святого, мы имеем проблему с тем, что ***все*** девы имели сначала масло и имели горящие светильники, но у неразумных не хватило масла. Получается, что, отождествляя масло только с Духом Святым, мы можем прийти к тому, что у мудрых было больше Духа, чем у неразумных, но Дух Святой есть Божественная Личность, Он не может делиться, быть больше или меньше, «**ибо не мерою дает Бог Духа**» (Ин.3:34). То же при отождествлении светильников только с верой. ***Все*** девы верили, что жених придет и все вышли навстречу к нему, но у неразумных гасли светильники, потому что у них не хватало запаса масла. Если считать маслом только дела, тогда появляется проблема со спасением не по живой вере, а по делам без благодатного действия Духа Божьего.

 Слово Божье действительно является светильником на пути в Царство Божье, но оно не может угаснуть, оно вечно. Да, неразумные тоже имели знание о Слове, но оно не жило в их сердцах и не было действенным.

Наверное, более полным будет такое толкование и такой подход, при котором светильники и масло имеют более *обобщенную* интерпретацию, имеют ***собирательный*** образ. Любая притча содержит одну главную мысль и иллюстрирует один важный принцип. В притче важны не детали, а основная идея. Основная идея этой притчи — постоянная готовность ко встрече со Христом, потому что есть только одно вхождение на брак со Христом и второго шанса не будет. После Пришествия Христа, восхищения Церкви и вхождения готовых на брачный пир «**двери затворились**» (Мф.25:10), Христос отвергает всех немудрых и говорит: «**Не знаю вас**» (Мф.25:12), т.е. неразумные не входят в Царство Христа и будут истреблены гневом Божьим вместе с неверующими. В этом вся трагедия и весь страх.

 На сегодня, я считаю, что горящие ***светильники*** можно отождествить ***с сердцем человека***, с его внутренним горением спасительной верой и действенной любовью к Господу, с распространением благоухания Христова во всякое время и на всяком месте (2Кор.2:14). Светильники — это наши души, полные святости, веры, любви, надежды, истины, долготерпения и плодов веры через дела любви и исполнение Слова Божьего:

Мф.5:14-16: «**Вы — свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы. И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме. Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного**».

Флп.2:15: «**Чтобы вам быть неукоризненными и чистыми, чадами Божиими непорочными среди строптивого и развращенного рода, в котором вы сияете, как светила в мире**».

Лк.12:35: «**Да будут чресла ваши препоясаны и светильники горящи**».

Господь говорит об Иоанне Крестителе: «**Он был светильник, горящий и светящий; а вы хотели малое время порадоваться при свете его**» (Ин.5:35).

На мое сегодняшнее понимание, ***масло*** означает не какую-то одну христианскую добродетель, а ***совокупность внутренних качеств, характеризующих готовность ко встрече с Господом, это духовное состояние перед Богом***. Масло в сосудах — этоналичие в сердце верующего истинных черт характера Христа; это живые Божьи добродетели в нашем сердце, поддерживаемые и обновляемые через исполнение Духом Святым; это способность к постоянному духовному обновлению через исполнение и обильное вселение в нашу жизнь Слова **Божьего**, при котором наш внутренний человек «**обновляется в познании по образу Создавшего его**» (Кол.3:10); это жажда совершенства и стремление подражать Христу во всем, когда мы, «**взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа**» (2Кор.3:18).

 Когда угасает вера, когда угасает любовь, когда сердце становится глухим для Бога, когда Небесный Жених и Его Пришествие отходят на дальний план, тогда гаснут светильники сердца, и человек не может пополнять свое сердце плодами духа, у него нет возможности с Божьей помощью исполняться Духом Божьим, он не растет духовно, он не может пополняться маслом добродетелей и духовной зрелости, поддерживающих живую связь с Богом, он не живет под водительством Духа Божьего. Такой человек, в конечном итоге, является непригодным для Царства Божьего.

 Пять мудрых (благоразумных) и пять неразумных (безрассудных) не означает, что половина войдут на брачный пир, а половина останется на истребление. Это означает, что каждый, знающий о Боге, имеет равные шансы (50% на 50%) иметь живую веру или формальную веру; иметь масло добродетелей и плоды веры, подпитывающих внутреннего человека горением любви к Богу, или не иметь плодов веры, ведущих к совершенству, и приходить к угасанию. Но это также указывает на то, что неразумных дев будет много.

 Во многом и мудрые, и неразумные очень ***схожи между собой***. Они являются девами, что характеризует определенную чистоту и святость, отсутствие явных грехов. Они знают о женихе, то есть, говоря языком интерпретации притчи, они знают о Господе и Его Пришествии. И мудрые, и неразумные не только знали о приходе жениха, но и ожидали его. И те, и другие вышли встречать жениха; и те, и другие уснули; и те, и другие проснулись от крика в ночи, встали и поправили свои светильники. И мудрые, и неразумные вышли навстречу с горящими светильниками, и у тех, и у других сначала было масло.

 В чем же разница? Разница только в одном: мудрые, зная об обстоятельствах встречи, ***запаслись заранее маслом*** для светильников, а ***неразумные осознанно это не сделали***, потому что считали, что до брачного пира будет легко дойти и без запасов масла (или это будет днем, т.е. без всяких препятствий; или это будет быстро, так что небольшого количества масла будет достаточно). Неразумные имели масло в светильнике, но они не имели запаса масла в дополнительных емкостях. Неразумные были очень беспечны, они имели ложные представления о легком вхождении на брачный пир (сегодня это, в какой-то степени, можно сравнить с пониманием того, что Церковь не будет проходить великую скорбь), они имели ложные надежды и ложную основу. Эти ложные ожидания будущих событий, беспечность и неверное понимание условий вхождения на брачный пир привели к неготовности ко встрече с женихом, и они оказались вне брачного пира. Настанет час, когда прозвучит последняя труба, когда потрясется земля, когда звезды спадут с неба, силы небесные поколеблются, когда небо скроется, «**свившись, как свиток**», и всякая гора и остров сдвинутся с мест своих (Отк.6:12-15), когда все человечество будет в великом смятении. В этот час наступит полное, но запоздалое прозрение и трагедия для неразумных и величайшая радость для мудрых. Сегодня важно стать на позиции мудрых, а когда придет Жених, будет великое разделение, будут обнажены сердца всех, и времени для исправления уже не будет. Если только на миг представить себя в числе неразумных дев, то уже охватывает ужас. Они хотели быть на пире, но не вошли туда; они от многого отказались, но не получили желаемого; они шли к Царству, но пришли к закрытым дверям; они искали встречи с Женихом, но услышали не от ангелов, а от Него Самого: «Не знаю вас». «Как же так, Господи? Разве мы не Твои?». «Нет, вы не имеете настоящих брачных одежд, украшенных добродетелями любви, милосердия, веры, кротости, терпения, воздержания, мира, радости. Даже ваши добрые дела, которые вы совершали, они были не для Моей славы, а для вашего возвышения в глазах людей, так поступают и неверующие люди. Вы не отдали Мне всего своего сердца, а потому и вышли ко Мне навстречу без масла и с погасшими светильниками. Я не могу ввести вас в Мой чертог, потому что не могу внести раздор в вечные обители, где царствуют любовь и истина, где будут жить люди с характером по образу Христа». Страшно получить такой ответ. Оказывается, что для вхождения на брачный пир важно быть не только внешне благочестивыми и не совершать явных грехов, но быть полностью преданными Господу, жить встречей с Ним.

Мудрые знали, что они должны выйти навстречу жениху посреди наступающей ночи в глубокой темноте, чтобы сопровождать жениха и невесту до места брачного пира. Они знали, что последний путь к радости будет сложным. Они заранее стремились к тому, чтобы у них был запас масла для своих сердец, масла добродетелей и черт характера Христа, чтобы возгревать веру и надежду на брачный пир, чтобы укрепляться духом. Мудрые жили не весельем в доме невесты перед встречей жениха, а подготовкой к вхождению на брачный пир, подготовкой к жениху как к основному герою пира. Мудрые знали, что они будут выгорать на этом пути испытаний и скорбей, поэтому тщательно готовились к этому, ставя своей целью дойти до брачного пира и войти туда перед закрытием дверей. Поэтому мудрые, даже когда они уснули, то уснули с верой в жениха, уснули с запасом масла. Они были готовы в любой момент поправить свои светильники, обновиться в вере, исполниться Духом Святым и следовать навстречу Жениху через любую тьму. Они были спокойны, потому что у них все было готово, чтобы в любую минуту встретить жениха, подлить масла в свои лампады и излучать свет. Они могут сказать с Апостолом Павлом, что они вместе со Христом, когда «**бодрствуем ли, или спим**» (1Фес.5:10) Сон неразумных олицетворяет их ложную уверенность в спасении при неготовности ко встрече с женихом, а сон мудрых — их подлинную безопасность и покой в Господе. Например*, если студент все время хорошо учился во время семестра, накапливал знания, как масло в сосуд, сделал все задания, хорошо подготовился к экзамену, то он может и спокойно поспать перед испытаниями, потому что он ответит на любой вопрос, если его разбудить даже ночью. Но если беспечный студент выучил только некоторые билеты и, надеясь на добрый случай, будет спать, то такой сон перед экзаменом будет беспечным и опасным.*

 Неразумные думали, что их допустят на брачный пир в любом случае, потому что они близки к невесте. Но нельзя спастись за компанию, нужна личная вера и личные близкие отношения с Богом. У неразумных дом строился на песке, их семя благодатного слова падает на каменистую почву. Они не понимают, что при встрече «**кто имеет, тому дано будет и приумножится, а кто не имеет, у того отнимется и то, что имеет**» (Мф.13:12). Многие сегодня в своей беспечности рассуждают точно так же, как немудрые: «Мы же верующие, мы же не то, что эти атеисты, мы же ходим в церковь, мы молимся, читаем Слово Божье, совершаем миссионерские поездки, мы делаем что-то доброе. Неужели Господь нас отвергнет?». Но для Бога важны не только дела, но и горение сердца, важны мотивы дел, важно, чтобы в этих делах прославлялся Господь, а не человек. Важно не только чтение, но и исполнение Слова Божьего, чтобы не быть нам обманывающими самих себя. Важны не только молитвы, но и наше истинное отношение к Богу, Его место в нашей жизни, горячая любовь к Нему. Важны не только заявления о вере, но и верность Ему во всем, способность сохранить веру во всех испытаниях. Важны не только просьбы у Бога, но и доверие Господу, благодарность за то, что Он совершил для нас, служение Ему всеми дарами и способностями, благоговение и трепет перед Всемогущим и Святым Творцом.

 И вот наступает кульминация. Жених идет! Надо, чтобы светильники горели во тьме, а они гаснут. И запаса масла нет, первые трудности выбивают из колеи. Наступает запоздалое прозрение. Масла нельзя никак занять у разумных, потому что это невозможно, как невозможно поделиться в решающий момент верой, добродетелями, благочестием, нельзя занять благодать как Божий дар. Неразумные в панике бегут покупать масло, но это невозможно сделать мгновенно, потому что это совершается в течение всей жизни, а не тогда, когда приходит жених. К брачному пиру надо готовиться заранее и всю жизнь, а не в момент прихода жениха. Двери благодати будут открыты не всегда. Неразумные опоздали. Итак, неразумные девы напрасно ищут масло, ибо в полночь никто не торгует. Они возвращаются к дверям брачного чертога с мольбой — простить им недостаток масла. «10 **Когда же пошли они покупать, пришел жених, и готовые вошли с ним на брачный пир, и двери затворились;** 11 **после приходят и прочие девы, и говорят: Господи! Господи! отвори нам.** 12 **Он же сказал им в ответ: истинно говорю вам: не знаю вас.** 13 **Итак, бодрствуйте, потому что не знаете ни дня, ни часа, в который приидет Сын Человеческий**». Они слышат от самого жениха строгий приговор об их отвержении. Он не знает их, потому что их не было в числе подруг его невесты на пути на брачный пир. Если при жизни мы не живем для Бога, то невозможно быть праведными и светящимися любовью и святостью в конце жизни, наши сосуды с маслом будут пусты.

 В притче о десяти девах прослеживается та же тема, что и в Нагорной проповеди, где Христос говорит о людях с формальной верой: «**Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие**» (Мф.7:21-23).

 Здесь даны еще более сильные контрасты между истинным и ложным христианством. Многие, которые пророчествовали именем Христа, изгоняли бесов, творили чудеса именем Христа, но не исполняли при этом воли Отца Небесного, не войдут в Божье Царство. «Не знаю вас» не означает информационное знание, потому что Господь всеведущ и знает все, но эта фраза носит спасительный смысл, означающий отсутствие близких отношений веры и любви, соединенности в Духе Божьем и отсутствие водительства Божьего. «Не знаю вас, потому что вы не хотели знать Меня, Я отвергаю вас, потому что вы в своем сердце отвергли Мою любовь и не творили ее в жизни, вы расточали время напрасно».

«**И двери затворились**». После этого никакое раскаяние, никакой вопль, никакие вздохи, никакое сокрушение не будут услышаны, но наступит время излияния Божьего гнева на нечестие. Какая трагедия быть ненастоящим христианином, неистинным дитем Божьим, напрасно топтать пороги дома Божьего и остаться вне дверей спасения, подвергнуться гневу Божьему и отправиться в адские муки вместе со всеми грешниками! Если христиане живут по ценностям и законам этого мира, то тогда не может гореть огонь возрождения, тогда есть знание о Боге, но нет личных отношений с Богом, тогда встает вопрос о возрождении и спасении, пока еще есть время для искреннего покаяния и установления личных отношений с Богом. После закрытия дверей сделать это невозможно. Блаженный Августин верно заметил, что «*Царство Небесное есть место, куда враг не входит, и откуда друг не исходит*».

«13 **Итак, бодрствуйте, потому что не знаете ни дня, ни часа, в который приидет Сын Человеческий**». Бодрствовать — это не означает физически не спать целые сутки, это означает духовное бодрствование. Бодрствовать — это постоянно быть в правильных отношениях с Богом, любить Бога, ставить Его во всем на первое место, преображаться в образ Христа, трудиться для Его славы, нести безропотно свой крест, быть верным Господу во всех испытаниях и жить радостным ожиданием встречи с Ним, взирая на Христа, а не на трудности. Эта встреча может произойти и до Пришествия, если мы умрем до этого времени. Но это не меняет сути встречи и оценки Господом нашего пути на брачный пир. Критерии остаются те же. Поэтому наше бодрствование длится всю жизнь. Для бодрствования у нас есть время от познания Христа до физической смерти. Бодрствовать — это правильно знать свое сердце и становиться в правильное положение перед Богом, ходить перед Богом, а не перед людьми. Молиться так, как молился Давид: «**Испытай меня, Боже, и узнай сердце мое; испытай меня и узнай помышления мои; и зри, не на опасном ли я пути, и направь меня на путь вечный**» (Пс.138:23,24)

 Духовное бодрствование пополняет сосуды нашей души маслом добродетелей и преображает в образ Христов. Нам так важно сегодня пополнять свои сосуды маслом любви, радости во Христе, святости, милосердия, веры, надежды, кротости, верности, долготерпения. Когда же идет это пополнение маслом, а когда идет расточение возможностей получать масло от Бога?

 Если мы говорим, что знаем Бога, а делами отрекаемся от Него (Тит.1:16), то мы отдаляемся от Бога и расточаем возможности получения масла; но если мы светим светом любви, отдавая ее людям, которые видят наши добрые дела и прославляют Отца Небесного, то мы ближе познаем природу Бога, возрастаем в вере, более глубоко понимаем Писание при исполнении и наполняем сосуды сердца маслом Божьей любви. При этом живая вера является спасительной и делами достигает совершенства.

 Если мы читаем Слово Божье по привычке или из любопытства и молимся только для удовлетворения своих нужд и только просим «дай, дай, Господи», то мы упускаем возможность пополнить свои сосуды маслом. Если мы молимся к Господу как к Творцу всего видимого и невидимого, если молимся в благоговении и трепете как перед Царем Вселенной и как в последний раз, молимся по Его воле с чистым сердцем, тогда наш сосуд пополняется маслом. *Известна история об отце проповедника Ярла Пейсти. Его отец проповедовал перед народом, и в это время к нему пришел жандарм, имеющий распоряжение для его ареста и расстрела. Проповедник попросил докончить проповедь и помолиться перед арестом. Позже он рассказывал, что он никогда еще так не проповедовал. После проповеди и молитвы он открыл глаза, и рядом на коленях стоял в молитве покаяния жандарм*. Смирение в молитве, полное доверие Богу и готовность выполнить Его волю наполняют наши светильники маслом.

Духовное знание отличается от интеллектуального знания, оно выше его. Для неразумных Писание не является путеводителем, как это есть у мудрых, которые читают Слово для исполнения и применяют его к себе. Немудрым тоже возвещено Слово, но «**не принесло** **им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших**» (Евр.4:2).

 Если мы живем наполовину христианской жизнью, а наполовину ценностями этого мира, если мы следуем за Христом, чтобы Он помогал нам исполнить наши планы, а не Его волю, если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков (1Кор.15:19). Тогда к нам относятся слова Писания, что к стыду нашему мы не знаем Бога (1Кор.15:34), и тогда мы расточаем время своей жизни. Но если мы живем будущим Царством Христа, если готовимся с Божьей помощью ко встрече со Христом как к цели нашей земной жизни, если очищаем себя для этой встречи, до крови сражаемся против греха, если возрастаем в святости, преображаемся в образ Христа, учимся жертвенной любви, учимся смирению и терпению, проявляем любовь к ближним, творим мир в церквах, созидаем своим присутствием и действием дело Божье, прославляем Господа и живем не ценностями этого мира, а небесными ценностями, стяжая благодать Духа святого, то наши сосуды пополняются спасительным маслом.

 Если мы чтим Христа только языком, но сердце наше далеко от Него (Мф.15:8), то мы расточаем. Но если все сокровища нашей жизни во Христе, если в Нем мы ищем и имеем все для жизни и благочестия, если Он как Небесный Жених Сам дороже всего для нас, в том числе и дороже всех даваемых нам благ, если сердце наше переполнено радостью встречи с Ним, а вся жизнь — подготовкой к этому событию, то мы собираем масло добродетелей для своего сердца, «**ибо где сокровище ваше, там и сердце ваше будет**» (Лук.12:34), а «**Господь смотрит на сердце**» (1Цар.16:7).

 Масло — это то, что дает гореть нашему духу для Бога. Если мы всякое поручение принимаем не как обузу в жизни и исполняем его не только потому, что «надо», но с огнем любви, с радостью, как для Господа, и смотрим на это как на возможность прославить Спасителя, то наш светильник горит ярче.

 Если я радуюсь успеху брата, а не завидую; если я не осуждаю, а ищу пути оправдания и исправления брата; если я не разрушаю языком и мыслями, а созидаю; если впереди не мое «я», а воля Божья и Его слава; если я тружусь и не считаю своих заслуг, а понимаю, что должен всем; если я благовествую не по принуждению, а понимаю, что это необходимая обязанность моя и исполнение поручения Христа, и горе мне, если я не благовествую; если я уповаю не на свои силы, способности и дарования, а на Господа, тогда сосуд моего сердца наполняется маслом благодати Божьей.

 Все это надо совершать. Но своими силами это не получится. Не получится все начать с понедельника, если не иметь веры, любви к Господу, если не иметь возрожденного духа. Не получится просто выйти из суеты этого мира, оттуда надо прорываться с Божьей помощью как из боя, как из окружения врага душ человеческих. Наше «я» очень слабое, нам нужен Господь, Его сила, нам нужно постоянное исполнение Духом Святым, смирение под Его совершенную волю, полная зависимость от Него, понимание того, что без Него мы не можем ничего. Поэтому будем просить у Господа, чтобы Он помог взять нам наш крест, отвергнуть себя и следовать за Ним, используя каждый день жизни для накопления масла добродетелей нашего сердца. «**Как от Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию, которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью: то вы, прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь. Если это в вас есть и умножается, то вы не останетесь без успеха и плода в познании Господа нашего Иисуса Христа. А в ком нет сего, тот слеп, закрыл глаза, забыл об очищении прежних грехов своих. Посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь, ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа**» (2Пет.1:3-11).Именно такое масло нам необходимо собирать заранее в течение всей жизни.

 Итак, отметим в ***заключение:***

***Постоянное бодрствование в течение всей жизни, которое есть правильное положение сердца и хождение перед Богом в действенной любви и доверии к Нему, освещает путь на брачный пир со Христом в вечности***. Для участия в брачном пире необходимо:

1. Сегодня, когда есть благоприятное время, запасаться маслом добродетелей Христовых, которые позволяют светильнику нашего сердца указывать верный путь к вечному Царству Христа.

2. Жить такой жизнью доверия Богу, жизнью любви и святости в Господе, чтобы при встрече с Господом светильники нашего сердца, светильники нашей веры были горящими, а для этого всю свою жизнь надо полностью посвятить Христу, сделать Его центром своей жизни.

3. Постоянно помнить, что есть только одно Пришествие и одно вхождение на брачный пир со Христом, никаких других шансов или попыток войти в Царство Божье после этого не будет. Поэтому необходимо каждый день быть готовым ко встрече с Господом и со всей ответственностью строить свою жизнь в полной зависимости от Христа и Его воли.

Итак, ***заранее*** ***пополняй светильники сердца маслом благодати, праведности и добродетелей в благоприятное время всей жизни, чтобы не оказаться вне брачного пира со Христом в вечности***. Аминь.

**Времени уже не будет**

Отк.10:5-7: «5 **И Ангел, которого я видел стоящим на море и на земле, поднял руку свою к небу** 6 **и клялся Живущим во веки веков, Который сотворил небо и все, что на нем, землю и все, что на ней, и море и все, что в нем, что времени уже не будет;** 7 **но в те дни, когда возгласит седьмой Ангел, когда он вострубит, совершится тайна Божия, как Он благовествовал рабам Своим пророкам**».

 Слово Божье говорит здесь о самых последних днях жизни людей на этой земле в нынешнем веке, которые закончатся Вторым Пришествием Христа При этом будет воскресение всех верующих всех времен для вечной жизни с Богом в новых, нетленных телах и установление Царства Христа. При этом будет также изливаться гнев Божий, будут уничтожены практически всех, кто не поверил в Господа Иисуса Христа, и их души будут отправлены в ад для последующего вечного осуждения и пребывания в других телах в озере огненном, т.е. в вечном аду.

Сегодня на земле, по данным на июнь 2018 года, живет 7,6 млрд. человек. Каждый год в мире умирает около 55 млн. человек, каждый день эту жизнь покидает 150000 человек. .И большинство из умерших людей идет в ад, так как Слово Божье говорит: «**Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их**» (Мф.7:13,14)..

Мы все взаимосвязаны и зависимы друг от друга в этом мире. Смерть каждого человека напоминает нам о предстоящем нашем уходе из земной жизни. Каждые три секунды в мире умирает 5 человек. Один, два, три — и пять человек ушли в мир иной. Когда-то и мы уйдем из этого мира и войдем в эти наши три секунды. Что ожидает тогда нас? Английский поэт и священник XVII века Джон Донн напоминает нам о том, что жизнь всех людей очень коротка на этой земле, что каждый встретится с миром иным и что смерть любого человека напоминает нам о временности нашей земной жизни. Он пишет: «*Нет человека, который был бы как Остров, сам по себе, каждый человек есть часть Материка, часть Суши… Смерть каждого Человека умаляет и меня, ибо я един со всем Человечеством, а потому не спрашивай, по ком звонит колокол: он звонит по Тебе*». Колокол звонит по каждому из нас при каждой смерти любого человека и напоминает нам о том, что мы странники и пришельцы на этой земле, что мы должны в этой земной жизни примириться с Богом и подготовить себя для вечной жизни с Ним. Это нужно делать при земной жизни, после смерти сделать это будет невозможно.

К сожалению, в нашем, так называемом, «просвещенном мире» большинство из живущих взрослых людей не задумывается о том, а что будет в конце их жизни, куда пойдет их душа после смерти. Однажды молодой и радостный студент прибежал со своим дипломом об окончании университета к своему умудренному жизнью и верующему в Бога дедушке:

— Ну вот, теперь начинается новая жизнь! — воскликнул он.

— А что ты будешь делать по окончании университета? — спросил дедушка.

— Буду работать, заработаю деньги, —ответил внук.

— А дальше?

— Построю дом, куплю машину, женюсь и буду путешествовать с семьей.

— А дальше? — спрашивал дедушка.

— Буду жить и радоваться, пока не умру, — отвечал внук.

— А дальше? — не отставал дедушка.

— А дальше я не знаю, нас этому в университете не учили, значит это не так важно, — с осознанием своей грамотности отвечал выпускник.

— Как же плох тот университет, где людей не учат о том, что будет после смерти! — произнес заключительную фразу дедушка.

 Как неразумно построена наша жизнь, дорогие друзья, если мы не знаем и не думаем о том, а что будет после смерти!

Все взрослые люди так или иначе слышали о рае и аде, но подавляющее большинство людей, которые допускают, что ад существует, уверены, что не попадут туда. Огромное количество людей даже не задумываются об этом, считая ад выдумкой религиозных людей. Они считают, что человек умрет, сгниет в земле, и на этом все закончится. Это трагическое заблуждение, которое приводит к ложным ценностям в жизни, приводит к войнам, насилию, жестокости, процветанию эгоизма, к безнравственности и к безбожию. «Бери от этой жизни все, пока живой», — так говорят сегодня многие люди, не имеющие страха Божьего. Они не задумываются о будущем, о том, что за все придется нести ответ перед Богом на Его суде, не задумываются о вечном наказании, об истреблении людьми друг друга, о том, как безбожие разрушает все доброе в человеке и он становится хуже зверя. Эту мысль отразил русский писатель Ф.М. Достоевский, что, если Бога нет, то все позволено. Он писал в произведении «Братья Карамазовы»: «*Уничтожьте в человечестве веру в своё бессмертие, в нем тотчас же иссякнет не только любовь, но и всякая живая сила, чтобы продолжать мировую жизнь. Мало того: тогда ничего уже не будет безнравственного, всё будет позволено*».

 Да, если не иметь веры в Бога, если убить любовь как основу христианской веры, то вся земля превратится в духовную могилу. Удивительно, что греховность человеческая настолько велика, что во всех государствах вынуждены содержать армию и полицию, чтобы люди не уничтожили друг друга. Сегодняшнее греховное общество держится еще на милости Божьей, на том, что Бог милует людей и не наказывает их в тот же час: «**По милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось**», — сказано в Слове Божьем (Плач.3:22). В Библии сказано: «**Не скоро совершается суд над худыми делами; от этого и не страшится сердце сынов человеческих делать зло**» (Еккл.8:11). Но не всегда так будет. Наступит тот момент, когда Бог будет совершать Свой суд и вершить справедливость, когда для изменения сердца и для изменения участи «**времени уже не будет»**.

 Многие беспечные и самоуверенные люди надеются на то, что Слово Божье ошибается, что Библия «запугивает» людей через проповедников, чтобы был порядок. Но давайте заглянем в тысячелетнюю историю и убедимся, что Библия является истиной, что она не ошибается, что очень многое, о чем там говорилось, уже сбылось с величайшей точностью. Сотни сбывшихся пророчеств дают нам твердое основание говорить о том, что все, о чем говорит Бог через Писание, непременно сбудется. Более чем в 25000 мест были произведены раскопки, которые подтвердили существование упоминающихся в Библии городов, царей, царств, событий, людей и т.д., что доказывает историчность и невероятную точность фактов. Достаточно только взглянуть на пророчества о Христе, чтобы убедиться, что такие знания о том, что произойдет за сотни лет до появления Иисуса во плоти на земле, мог дать только Бог. В Ветхом Завете, который был завершен за 450 лет до рождения Христа, содержится *более 300 пророчеств о Нем, которые исполнились буквально*. О том, что Спаситель будет из среды евреев было предсказано Моисеем за 1400 лет до рождения Иисуса Христа. За 730 лет до рождения Христа пророк Михей предсказал, что Спаситель будет рожден в Вифлееме (Мих.5:2); пророк Исаия за 700 лет предсказал, что Спаситель родится от Девы (Ис.7:14), что является чудом, которое не могло прийти на ум человеку. Каждый важный шаг Христа был предсказан в Писании за сотни лет: Его простая жизнь без внешнего величия (Ис.53:1,2); Его отвержение Своим народом (Ис.53:3); Его смерть через распятие (Пс.21:2-19), Его смерть за наши грехи и искупление нас (Ис.53:4-8); Его воскресение (Пс.67:19; Пс.109:1). Всего о Христе исполнилось 332 пророчества. Ученые посчитали на основании теории вероятности, что шансы на то, чтобы исполнились ***только восемь*** пророчеств случайно из жизни Христа от рождения до распятия, составляет 1 из 1017! А вероятность, что исполнятся все 332 пророчества составляет 1 из 10157. Все это настолько непостижимо малая вероятность, что единственным разумным объяснением точного совпадения этих фактов и предсказаний может быть следующее: сверхъестественным образом Бог давал знания пророкам и через них передавал богодухновенную информацию. Библия — Слово Божье, откровение Бога для людей, в ней сказано все самое важное для нас. И это Слово говорит нам также о судах, о Втором Пришествии Христа, о воскресении праведных, говорит о вечных мучениях в аду для тех, кто не поверит в Господа. Шансов избежать встречи с Богом для ответа перед Ним за свою жизнь ни у кого из людей нет. Нет и того, что кто-то умрет раньше и все для него закончится до Пришествия Христа. Нет, Писание говорит, что дух и душа человека вечны, дух и душа не умирают, они вечны, как вечен Сам Бог:

Еккл.12:7: «**И возвратится прах в землю, чем он и был; а дух возвратился к Богу, Который дал его**».

С физической смертью для человека все не заканчивается. Смерть физическая для человека не является концом его личности и жизни. Дух и душа каждого человека бессмертны; можно убить тело, но не дух:

Мф.10:28: «**И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу, и тело погубить в геенне**».

Человек не определяет сам то, желает он жить вечно или нет, это определил для него Бог при создании, и Он определил вечную жизнь в разных условиях для людей в зависимости от их отношения с Богом и друг с другом. Поэтому для нас должно быть определенно ясно, что никто не исчезнет, все будут жить вечно, но в разных условиях.

Библия говорит о духовной смерти, т.е. о разделении человека с Богом, и о вечной жизни, т.е. о вечной жизни с Богом после воскресения. Вечная жизнь — это жизнь в гармонии с Богом в обновленном, воскресшем и нетленном теле. Смерть или вечная погибель — это жизнь в специально данном после воскресения неправедных людей теле, жизнь в изоляции от Бога, жизнь в аду, в вечных мучениях.

Бог воскресит тела всех людей, которые когда-то жили на земле (а ученые считают, что всего когда-либо на земле проживало более 100 млрд. человек), вернет в их тела дух. Бог даст людям разные тела: праведным для блаженной и вечной жизни с Богом, а грешникам — для вечного мучения и горения в озере огненном.

Дан.12:2: «**И многие из спящих в прахе земли пробудятся, одни для жизни вечной, другие на вечное поругание и посрамление**».

Ин.5:28,29: «**Не дивитесь сему; ибо наступает время, в которое все, находящиеся в гробах, услышат глас Сына Божия; и изыдут творившие добро в воскресение жизни, а делавшие зло — в воскресение осуждения**».

Мф.25:41,46: «**Тогда скажет и тем, которые по левую сторону: идите от Меня, проклятые, в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его…И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь вечную**».

Отк.20:15: «**И кто не был записан в книге жизни, тот был брошен в озеро огненное**».

Мучения в адском огне будут страшные и безутешные. Слово Божье говорит об адских муках как о месте, где всякий нераскаявшийся грешник «**будет пить вино ярости Божией, вино цельное, приготовленное в чаше гнева Его, и будет мучим в огне и сере пред святыми Ангелами и пред Агнцем; и дым мучения их будет восходить во веки веков, и не будут иметь покоя ни днем, ни ночью**» (Отк.14:10,11)

Сегодня Бог еще не проявляет Своих сильных судов. Сегодня Он иногда останавливает человечество и напоминает о Себе, о греховности и беспомощности человека в небольших судах стихийных бедствий (как, например, в США, в торнадо, пожарах), в судах через безумные войны (например, военные действия между братскими народами России и Украины), в судах через заселение территорий агрессивными мусульманами (например, в Европе, которая все больше теряет свое лицо и свою христианскую культуру), в болезнях, голоде, эпидемиях по местам (например, в африканских странах). Все это еще как-то сдерживает человечество от самоуничтожения и полного растления. Если бы полностью отсутствовал Божий гнев и наказания за грехи, то это привело бы к полному разложению человеческого общества и к забвению справедливости и святости. Поэтому Бог не только милует, но и наказывает. Но все эти наказания совершенно несопоставимы с гневом Божьим при Пришествии и при мучениях в озере огненном. Сегодня люди могут еще обратиться к Богу и изменить свою жизнь, у них еще есть благоприятное время для примирения с Богом. Но наступит час гнева Божьего и Его судов, прозвучит последняя труба седьмого Ангела, которая возвестит о кончине нынешнего века, о воскресении праведных и об уничтожении нечестивых.

В Откровении Апостол Иоанн описывает эти картины, которые показал ему Господь:

«5 **И Ангел, которого я видел стоящим на море и на земле, поднял руку свою к небу** 6 **и клялся Живущим во веки веков, Который сотворил небо и все, что на нем, землю и все, что на ней, и море и все, что в нем, что времени уже не будет;** 7 **но в те дни, когда возгласит седьмой Ангел, когда он вострубит, совершится тайна Божия, как Он благовествовал рабам Своим пророкам**»

Сильный Ангел Божий с раскрытой книгой стоит на море и на земле, и это означает власть над морем и землей и указывает на то, что весть Ангела касается всего мира и всех людей. Он провозглашает о том, что времени уже не будет. Фраза «**времени уже не будет**» указывает на то, что вся история идет к суду Божьему. Обычная жизнь не будет продолжаться вечно. Наступит мгновение (после седьмой трубы), когда «**времени уже не будет**», когда не будет уже никаких сроков, когда не будет уже времени для покаяния и для изменения жизни, когда не будет отсрочки. Чтобы убедить всех в этом, Ангел клянется Живущим во веки веков, т.е. Богом, Который его послал (Отк.10:5-7), что подчеркивает чрезвычайную важность сделанного заявления и силу клятвы, гарантом которой является Бог.

Никогда: ни прежде, ни после, ни в Ветхом, ни в Новом Заветах — нигде в Библии мы не видим, чтобы произносилась такая торжественная клятвы, как эта! *В это время* совершится тайна воцарения Христа, и царство мира соделается справедливым царством Господа нашего (Отк.11:15). *В это время* воскреснут все праведники, преобразятся живущие верующие на всей земле и будут восхищены на встречу с Господом в новых нетленных телах:

1Кор.15:51,52: «**Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменимся вдруг, во мгновение ока, при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся**».

1Фес.4:14-17: «**Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним. Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших, потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**».

 Это будет *время* величайшей радости для всех верующих, время ликования и блаженства, время установления мира, любви и процветания вместе с Господом.

Но в *это же время* при последней трубе на всех, кто не поверил в Господа, будет изливаться Его гнев и осуществляться страшные суды и наказания, каких не было никогда в истории человечества и не будет. Это будет кончина нынешнего века. Слово Божье описывает эти ужасные картины, когда уже никто и ничто не спасет грешников: ни их оборудованные бункеры, ни их деньги, ни их власть, ни их космическое оружие, ни их вопли, потому что наступит День Господень, День гнева Божьего и день судов для неверующих:

Отк.6:12-17: «**И когда Он снял шестую печать, я взглянул, и вот, произошло великое землетрясение, и солнце стало мрачно как власяница, и луна сделалась как кровь. И звезды небесные пали на землю, как смоковница, потрясаемая сильным ветром, роняет незрелые смоквы свои. И небо скрылось, свившись как свиток; и всякая гора и остров двинулись с мест своих. И цари земные, и вельможи, и богатые, и тысяченачальники, и сильные, и всякий раб, и всякий свободный скрылись в пещеры и в ущелья гор, и говорят горам и камням: падите на нас и сокройте нас от лица Сидящего на престоле и от гнева Агнца; ибо пришел великий день гнева Его, и кто может устоять?**».

Отк.16:20,21: «**И всякий остров убежал, и гор не стало; и град, величиною в талант, пал с неба на людей; и хулили люди Бога за язвы от града, потому что язва от него была весьма тяжкая**».

Лк.21:25-27: «**И будут знамения в солнце и луне и звездах, а на земле уныние народов и недоумение; и море восшумит и возмутится; люди будут издыхать от страха и ожидания бедствий, грядущих на вселенную, ибо силы небесные поколеблются, и тогда увидят Сына Человеческого, грядущего на облаке с силою и славою великою**».

 Совершится тайна Божия — означает, что история спасения достигнет своей цели. Господь при последней трубе возьмет полное управление миром в Свои руки, исполнит Свои обещания (Иез.12:23-25), защитит Своих детей, установив Свое Царство и доведет Свой гнев и наказание нераскаявшихся до совершенства. Ранее еще Бог миловал людей, давал отсрочку, ожидал покаяния. Прошло более двух тысяч лет после того, как Иисус Христос пришел на землю, был мучим за наши грехи на кресте, умер за нас и Своей смертью искупил нас. Бог долго терпел, ждал, пока люди еще обращались к Нему. Но вот после трубы сильного Ангела уже не будет никакой отсрочки, никакого промедления, Господь уже не будет больше ждать, времени уже не будет.

Господь ждал нас тысячелетиями. После грехопадения человек отпал от Бога, но Бог никогда не оставлял человека. Он учил, наставлял, посылал пророков, дал Писание. Бог есть Бог любви и справедливости. Совершенный Бог не может противоречить Сам Себе, Он не может противоречить Своей природе любви и справедливости. По любви Он желает помиловать человека и простить, а по справедливости Он должен осуществить наказание непослушных за грех, чтобы остановить и уничтожить разложение общества. При этом Бог желает соблюсти образ Божий в человеке и дать ему свободу выбора. И вот Бог осуществляет то, что нигде, никогда и ни в каких человеческих религиях не могло возникнуть. Сам Бог в Личности Иисуса Христа пришел на землю в образе человека, принял образ раба, оставил славу неба и явил Себя людям в понятном для всех нас человеческом образе. Господь пришел к нам с небес на землю, чтобы спасти нас. Сам святой Бог, не имеющий ни единого греха и порока, умер за нас на кресте, Он был распят за наши грехи, Он добровольно принял мучения за каждого из нас, перенес все самые тяжкие унижения. Мы должны были умереть за свои грехи, но Он в Своей великой любви занял наше место на кресте и искупил нас ценой Своей пролитой Крови. Справедливость восстановлена, наказание за грехи принял Христос, любовь восторжествовала в том, что Бог дал каждому из нас возможность вернуться к Нему, установить с Ним мир и стать Его дитем. Бог Отец воскресил Сына, и теперь каждый человек, который поверит, что Бог умер и за его грехи и является его личным Спасителем, может обратится к Нему в искренней молитве покаяния, и Бог любви принимает его в число Своих детей. В замысле Божьем от начала веков было предусмотрено спасти тех, кто добровольно примет верой, что смерть Иисуса Христа была осуществлена и за него лично, поверит в Иисуса, а тем самым и в Бога. Бог дал каждому человеку выбор: 1) быть с Богом, поверить и принять Божий план спасения и уплаченную Христом цену за грехи каждого, обратиться и вернуться к своему Отцу Небесному; 2) отвергнуть Божий план спасения, не верить в жертву Сына Божьего — Господа Иисуса Христа, не верить в то, что Христос уплатил за личные грехи человека и быть навечно отделенным от Него по своей воле. Бог даже в рай не ведет человека силой. Бог дал человеку свободу выбора. Свобода выбора, свобода воли у человека есть, но воля не у всех всегда добрая. Но тот, кто хочет избрать свет, избирает свет, а кто хочет избрать тьму, избирает тьму и будущий справедливый суд. Уплатив за грехи людей, Бог предлагает каждому человеку выбор, который определяет их вечные судьбы. Об этом предвечном плане спасения ясно говорит Библия:

Ин.3:16-19,36: «**Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него. Верующий в Него не судится, а неверующий уже осужден, потому что не уверовал во имя Единородного Сына Божия. Суд же состоит в том, что свет пришел в мир; но люди более возлюбили тьму, нежели свет, потому что дела их были злы… Верующий в Сына имеет жизнь вечную, а не верующий в Сына не увидит жизни, но гнев Божий пребывает на нем**».

 Бог такой великой ценой, такими тяжкими страданиями и муками искупил нас. Вдумайтесь только: святой Бог умирает за грешного человека! Невинный страдает за виновных! Бог унижает Себя, чтобы возвысить нас! У Бога есть любовь для каждого: для богатых и бедных, здоровых и больных, господ и рабов, успешных и падших, для тебя и для меня. Бог желает изменить наши сердца и приготовить для вечной жизни с Ним. Бог желает дать нам все блага, сделать нас счастливыми и дать жизнь в гармонии и блаженстве с Ним. Мы потому не идем ко Христу, потому что не верим и не знаем о том, как Он благ, как Он любит человека. Что еще надо человеку? Если смерть Самого Бога за человека совершенно не трогает грешника, то что тогда может его тронуть? Больше возможностей, чем дал нам Господь, дать невозможно. Но для принятия этих непостижимых благ в вечности наши сердца должны быть открыты Ему сегодня, открыты в молитве покаяния, в следовании за Ним, в изменении наших характеров с Его помощью. И если грешный человек не ценит и не благодарит за то, что совершил Спаситель, если он отвергает любовь Бога, если он продолжает грешную жизнь, то гнев Божий уже пребывает на нем, но только не изливается до определенного времени, когда **времени уже не будет**. И такое время настанет.

 Почему люди не хотят принимать Бога, принимать Его ценности, почему не хотят покаяться и быть в мире с Богом? Потому что грех человека и его гордость мешают этому. Люди боятся мнения людей и не боятся Божьих судов, люди в трагическом безумии думают, что они умнее Бога и даже готовы указывать Богу, как надо построить жизнь. Неверие человека исказило его сущность, исказило его природу, разум и ценности. *Надо реально взглянуть на себя и на Бога. Во всей Вселенной, созданной Творцом, 1028 звезд, многие из которых превосходят по размеру наше Солнце. И вот в этой Вселенной есть маленькая планета Земля, а на ней еще меньшая страна и населенный пункт, где живет маленький человек. И этот маленький человек, которому Бог вдохнул жизнь и определил время земной жизни, чтобы примириться с Творцом, начинает бунтовать, восставать против Бога неверием и говорить: «У меня нет творца, я и мои предки произошли от обезьяны, я сам себе хозяин и делаю, что хочу*». И святой Бог все это терпит. Он терпит человеческие войны, разврат, блуд, однополые браки, извращения, разрушение семей, несправедливости и убийства, ложь, все беззакония. Но самым большим грехом является грех неверия, отрицание Бога, отрицание и непризнание Того, Кто дал жизнь и хранит ее, Того, в Чьих руках вся наша жизнь, отвержение Бога как Создателя и Господина всего видимого и невидимого.«*Не столько раздражают Бога наши грехи, сколько нежелание перемениться*», — учил Иоанн Златоуст. Тогда Бог отвечает такому гордому человеку: «Хорошо, ты волен избирать то, что хочешь, но ты должен знать, что твое состояние жалкое и трагическое. Все будет не так, как думаешь ты, но будет так, как определил Я, твой Творец, будет так, как Я говорю вам через Слово Божье: неверующих и отвергающих Меня сегодня, Я отвергну на суде в вечности». На кого похож такой гордый и бессильный человек перед святым и любящим Богом? Хорошо об этом говорил проповедник 18 века Джонатан Эдвардс в проповеди «Грешники в руках разгневанного Бога»:

«*Только рука Божья удерживает неспасенных над пропастью ада. Они заслужили этой бездны огня и уже приговорены к ней… Удерживающий вас над бездной ада Бог во многом похож на человека, удерживающего паука или какое-нибудь другое отвратительное насекомое над огнем. Его гнев горит на вас подобно огню, в Его глазах вы не заслуживаете ничего лучшего, как быть ввергнутым в огонь, Его глаза слишком чисты, чтобы смотреть на вас, в Его глазах вы в 10000 раз отвратительнее, чем самая ненавистная змея — в ваших. Вы оскверняли Его бесконечно больше, чем самый упрямый повстанец когда-либо оскорблял своего короля. И при всем том, Его рука все еще удерживает вас от падения. Только рука Божья удерживает вас от того, чтобы вы не оказались в аду… О, грешник! Посмотри, в каком опасном положении ты находишься: посмотри, как огромен очаг гнева, как широка и глубока печь, наполненная яростью и гневом, над которым тебя держит рука Божья. Ты держишься на тонкой нити, вокруг которой сверкает яркое пламя Божественного гнева, готовое в любой момент опалить и сжечь ее. И тогда Заступник уже не поможет тебе, и не будет ничего, что могло бы спасти или удержать тебя от пламени гнева; что могло бы заставить Бога пощадить тебя в этот момент… Как страшна, неописуема и непостижима глубина тех страданий, в которую должно быть погружено бедное творение, которое и будет объектом этого гнева! Если Он говорит, что о том, что собирается изливать Свой гнев, это указывает на то, что Он будет делать это без всякой жалости. Он не будет иметь сожаления и ничего не сделает, чтобы удержать или хотя бы уменьшить Свою ярость и Свой гнев; прощения уже не будет; там не будет ничего, что могло бы поддержать вас тогда*». Да, в это время для отвергнувших Бога людей **времени уже не будет**.

 Это не является запугиванием, а является предупреждением, точно таким же, как если бы полицейский предупреждал лихого и бездумного водителя о том, что надо сбавить скорость, остановиться и свернуть с пути, потому что дальше пропасть, огненная лава. Никому бы в голову не пришла мысль, что это запугивание. Ад — это не выдумка, ад — это реальность, и мы, верующие в Иисуса Христа, обязаны вас предупредить и поставить перед выбором. Одно дело смотреть на тигра на картинке, но другое дело — оказаться беззащитным перед рыкающим дьяволом в аду. Одно дело читать об аде, о плаче и скрежете зубов, а другое дело — попасть туда и быть тем, кто плачет беспросветно и безнадежно, стонет, скрежещет зубами от невыносимых страданий. Ад — это не чистилище, ад не сделает человека лучшим. Ад — это место, где нет Бога, любви, милости, правды, сочувствия, и самое ужасное, что этот ужас никогда не кончится. Это будет вечный гнев и мучения в озере огненном. Без покаяния и веры в Бога люди навечно лишены надежды на спасение, их страданиям никогда не придет конец. Все те, кто остается без веры, без покаяния и без спасения могут оказаться в аду в любое время. Никто из неверующих не думает, что попадет в ад. Души тех неверующих, которые мучаются в аду, тоже в отчаянии кричат: «Как мы были легкомысленны, мы никогда не думали попасть сюда!». Но если вы не примите Господа и не раскаетесь, вы будете там, потому что так говорит Господь. Мы обязаны вас предупредить: без Бога у вас нет надежды. Из ада нет выхода; там нечем приглушить боль; там страдания одного человека сильнее всех страданий, которые были на земле; там нет надежды на спасение; там вечное зло и посрамление. Тогда уже будет не до смеха, и там вас не спасут те люди, которые говорили: «Зачем тебе Бог». Там вы будете говорить им: «Будьте вы прокляты, что я послушался вас и нахожусь здесь!».

 Если вы больны, вы обращаетесь к врачу; если на вас нападают бандиты, вы обращаетесь в полицию, если у вас горит дом, вы обращаетесь к пожарникам. Но если ваша душа гибнет от греха неверия, вы должны обратиться к Иисусу, чтобы Он простил вас и снял вину греха и дал силы жить новой, полноценной жизнью. Не надо с этим медлить, потому что потом такой чудной возможности может и не быть.

Сокрушитесь перед Богом, оцените Его святость и любовь, используйте возможность верить и покаяться в грехах, пойти за Христом и быть спасенными. «**Всякий верующий в Него не постыдится**». Поймите, что не просто чьи-то грехи и чье-то неверие отделяют вас от Бога. Ваше жестокосердие, ваша гордость и духовное безразличие умаляют достоинство и любовь Христа к вам и ведут в погибель. Сегодня, когда еще есть время для изменения, Бог зовет, умоляет, просит в Своей любви к нам: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко**» (Мф.11:28-30). Но после того, когда «**возгласит седьмой Ангел, когда он вострубит**», после того, когда «**времени уже не будет**», Бог скажет: «**Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие**». Сегодня Он говорит к сердцу каждого: «**Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною**» (Отк.3:20). Но тогда Он скажет неверующим: «**Идите от Меня, проклятые, в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его**» (Мф.25:41).

 Бог ждет к Себе всех, кто ищет Его, ждет всех, кто поверит в Него. Он ждет от вас искренних слов покаяния: «*Господи, прости меня и измени мое сердце, сделай его таким, как хочешь Ты, дай силы идти за Тобой!*». Он ждет еще многих, ждет тебя, ждет тех, кто еще способен слышать Его голос и Его призыв. Не думайте, что времени еще много, не откладывайте самый главный вопрос вашей жизни на потом, склонитесь перед Ним на коленях сегодня и сейчас, потому что у Бога нет потом, у Него «**теперь время благоприятное… теперь день спасения**» (2Кор.6:2). Каждый лично строит отношения с Богом. Спасительную веру должен проявить лично каждый человек, потому что каждый будет отвечать за себя перед Богом. Поверь в любящего Спасителя, поверь в Его милость к тебе, склонись перед Ним в смирении и проси в молитве, чтобы Он вошел в твое сердце. Бог ждет тебя и хочет подарить тебе самое драгоценное во Вселенной — прощение грехов, мир с Ним, вечную жизнь и блаженство с Господом в Его Царстве. Ответь на Его призыв с верой, благодарностью и смирением, а потом в любви и послушании следуй за милостивым Спасителем, посещая ту церковь, которую укажет тебе твое сердце и разум. Более славного пути и более полноценной и осмысленной жизни на земле нет и быть не может. Да благословит Господь тебя обратиться к Нему сегодня и сейчас, встать и сделать первый шаг от старой жизни к новой, от смерти в жизнь. Аминь.